

UNIVERSAL  
LIBRARY

**OU\_224380**

UNIVERSAL  
LIBRARY



OUP-43-30-1-71-5.000

**OSMANIA UNIVERSITY LIBRARY**

Call No. A915 d r w

Accession No. 213526

Author

Title ۱-۲۰۰۰

This book should be returned on or before the date last marked below.

---

# مطبوعات ندوہ صنفیں فلی

عمر علوی افسانے کے گئے ہیں اور رضا میں کی ترتیب  
زیادہ ترین اور سل کیا گا ہو۔ درج بحث۔

ستہماں، قصص القرآن جلد اول مجدد ادیش  
حضرت آدم سے حضرت موسیٰ و مارون کے حالات فاتح  
تک، قیمت ۱۰ روپیہ ہے  
و حی الہی مسئلہ دی پرمیڈ مختاز کتاب ذریعی  
بین الاقوامی سیاسی معلومات۔ یہ کتاب ہلہ البری  
میں رہنے کے لائق ہے ہماری ربانی میں بالکل جدید  
کتاب۔ قیمت ۱۰ روپیہ

تاریخ انقلابیں خلاصہ کی کتاب تاریخ انقلاب  
ہندوستان کس خلاصہ جدید ادیش (درج بحث)  
ستہماں، قصص القرآن جلد دوم حضرت یوشی  
پسے حضرت مکہ کے حالات تک دوسرا ادیش تھے  
محمد شریف

اسلام کا اقتصادی نظام دقت کی لہم ترین کتاب  
جس میں اسلام کے نظام اقتصادی کا کمل نقشہ بشیر

کیا گیا ہو تمیر ادیش پیغمبر، مجلد سیز  
مسلمانوں کا عربی و زوال، صفحات ۲۵۰

مجدیہ ادیش قیمت ۱۰ روپیہ جلد صرف  
خلافت راشد (تاریخ امت کا دوسرا حصہ) پرمیڈ  
ادیش نیمت ہے جلد ہے مضبوط اور عمہ جلد قیمت  
اللہ

شہد، اسلام میں غلامی کی حقیقت۔ وجہ

ادیش جس میں نظر ثانی کے ساتھ ضروری احتسابی

کیے گئے ہیں قیمت سے جلد عکس

تعیینات اسلام اور سمجھی اوقاوم۔ اسلام کے نتائج

اور بیجانی نظام کا پذیر فکر زیر پڑھ

سوشلزم کی بنیادی حقیقت، اشتراکیت کے

متعلق جو من پوغیر کارل ڈائل کی آنحضرتیروں کا

ترجمہ مقدمہ از ترجم۔ درج بحث

ہندوستان میں قانون شریعت کے نفاذ کو سلسلہ

ستہماں بنی عربی صلم۔ تاریخ امت کا حقدار اول۔

جس میں سیرت سورا کاتات کے تمام اہم واقعات کو

ایک ناچ تریتب نہیں آسان اور ادیش ادا نہیں

کیا گیا ہے جدید اور شرح جس میں اخلاقی نبی کا ہم باب

کا اضافہ ہے قیمت ۱۰ روپیہ جلد ہے

فہم قرآن۔ مجدد ادیش جس میں بہت سے اہم اضافے

کیے گئے ہیں اور بہارت کی کتاب کو اصراف مرتب کیا گیا ہے

قیمت ۱۰ روپیہ جلد ہے

غلامان اسلام۔ اسی سے زیادہ غلامان اسلام کے

کمالات و فناں اور شناکار را میں کا تفصیل بیان جدید

ادیش قیمت ۱۰ روپیہ ہے

اخلاق ہلہ فلسفہ اخلاق ہلہ اخلاق پر ایک مسٹر

او محقاڑ کتاب جمیع ادیش جس میں مکمل تکمیل

# بُرَهَان

## شمارہ (۱) جلد سیت و سوم

جولائی ۱۹۳۹ء مطابق رمضان المبارک ۱۳۶۸ھ

### فہرست مضمایں

|                                            |                                        |
|--------------------------------------------|----------------------------------------|
| ۱۔ نظرات                                   |                                        |
| ۲۔ قرآن کے تحفظ پر ایک تاریخی نظر          | سعید احمد                              |
| ۳۔ سہرا بیساں کے قدیم ترین تاریخی ذائقہ    | جانبِ لری علام ربانی حنایم۔ اے غمانیہ  |
| ۴۔ حضرت مولانا سید منظار حسن صاحب گلپنی    | حضرت مولانا سید منظار حسن صاحب گلپنی   |
| ۵۔ و آن کی روشنی میں                       | صدر شمسہ دینیات جامد عثمانیہ دھیر آباد |
| ۶۔ ابوالنطفر را ب سراج الدین احمد فاس سائل | جانبِ لری حفیظ الرحمن صاحب واصف        |
| ۷۔ شب موارج                                | حضرت مولانا محمد حفظ الرحمن صاحب       |
| ۸۔ ادبیات                                  | جانبِ شمس قید صاحب                     |
| ۹۔ تبصرے                                   | (س)                                    |

# نَظَرَتُ

کیا گاندھی جی مسلمان تھے؟ جی نہیں کیا وہ ہندوؤں کے دشمن تھے؟ ہرگز نہیں پہروہ مسلمانوں کے حق میں ہندوؤں سے ہو چکا امور کا مطالبہ کرتے اور ان پر بار بار زور دیتے تھے تو کیا اس کی حقیقت صرف اتنی تھی کہ مسلمانوں کے لئے ہندوؤں سے خیرات مانگنے تھے۔ یعنی کوئی ایسی چیز مانگنے تھے جو ہندوؤں پر فرض نہ تھی اور اس کا فائدہ صرف مسلمانوں کو پہنچ سکتا تھا ہو گا اسی جی حسب یہ کہتے تھے کہ ہندوؤں کی قومی زبان ہندوستانی ہے اور اس کو دینا مگری اور فارسی دلوں تک الخطبوں میں لکھنا چاہئے ہو گا وہ کشی پر قانونی نہیں نہیں ہوتی چاہئے۔ ہر فرد اور ہر تبلیغت کو تہذیبی آزادی ملنی چاہئے تو کیا اس کا مطلب یہ تھا کہ ہندوؤں کی اکثریت نے اگر اس پر عمل کیا تو اپنی بیت کے ساتھ یہ اس کا فیاضانہ سلوک ہو گا اور اسی ورزہ ایسا کرنے سے نہ لگ کو نقصان پہنچ گا اور نہ اکثریت کو کسی فرم کا کوئی خلاڑ ہو رہا ہے بلکہ اسی طرح اس پر عمل بھی ہو کر اکثریت اقیمت کے متعلق اتفاق اور ہونہ کی تدبیم کیا گابا ہے اسی طرح اسی طبق اس پر عمل بھی ہو کر اکثریت اقیمت پر اپنی ڈکٹیٹر شہب سے کام لے اور کسی خارجی یا داخلی محرک سے برانگینہ ہو کر اقیمت پر اپنی ڈکٹیٹر شہب قائم کرنے کی کوشش نہ کرے ورنہ اس کا اسقام خود اکثریت کے حق میں بناست خطرناک اور تباہ کن ہو گا۔ کوئی ایک فرد یا جماعت ڈکٹیٹر شہب با منظم اپنی بیت کی راہ احتیار کر کے

وقتی ہلور پر اپنی جوانی بندی اقتدار و بالا خوانی کی تکمیل کا سامان ضرور کر سکتا ہے لیکن اس اقتدار کی تعمیر میں خرانی کی ایک ایسی صورت مختصر بہوت ہے کہ کسی وقت بھی وہ اسے پاٹھ کر دے سکتی ہے آج مشرق و مغرب کی تاریخ سیاست کا سر درق اس دعوے کا کھلا ثبوت ہے۔

ہند میں صحیح جمہوریت اور بنیادی اعتبار سے اس کے لئے مشترک فرمیت کی خونگوار فضایہ کرنے کے لئے بہتی صورتی تھا کہ ہندوستان کے مختلف فرقوں کے باہمی میں جوں اور اخلاق دار تبااط سے جو ایک مشترک زبان ہشتہ کچھ اور مشترک ہندی پیدا ہوئی تھی اور جس میں الگ اختلاف تھا تو صوبائی جمیعت ہے بخا نہیں، اور فرقہ ولادت کے اعتبار سے نہ تھا اس کو کہی بہداں پڑھانے اور ترقی کی کوشش کی جاتی۔ پھر ہمارا بہت غصبہ کا تعلق ہے تو ہر شخص جانتا ہے کہ اپنے سے نیز جالیست، اس پہنچ جو مندرجہ اور سلسلہ میں پہنچت آج کے لئے اپنے مذہب کے نیاد، ایمان، عقائد، اخلاق، اور فدویں فرقوں کے باہمی تفاوت، تباہی تکفیر اور بیان اپنے اس بناء پر اپنے یونین "کامیہ فرعون" کو کرو کر وہ اس خونگوار فضائی کو دعبارہ نہ کرنے کے لئے ہر فرقہ کی مذہبی تعلیم کی خود مذاہفی تھی کہ کوئی شخص کریم کریم اسے کوئی کامیاں پکے اور اپنے مذہب کے ہابند مسلمان ہو جاؤ اور اسی طرح ہندو اور مسلمانی تھیں کے مطابق پکے اور سچے ہندو ہوئی تاکہ چار طرز فرمیت کے لیے سے ان کا قومی وجود محفوظ رہتا اور دلوں فرشے میں کرائیا اور پر پر دلوں کو ایک نامادی تحدیں سے آشنا کر سکتے۔

مشترک زبان ہشتہ کچھ اور مشترک ہندی کو ختم کر کے کسی ایک خاص فرقہ کی ہی زبان اور کلچر کو باقی رکھتے اور دوسروں پر اسی لوگوں پے کی کوشش کرتا ہے کہ ایک بہتی خطاں کی قسم کی فرقہ پرستی ہے اور جب یہ فرقہ سیاسی انسداد کا بھی مالک ہو تو اس کی اس فرقہ پرستی کا بھی سیاسی نام فسطایت یا ڈکٹیٹر شہب ہو جاتا ہے۔

فسطایت اور ڈکٹیٹر شہب کی یہ ایک عجیب خصوصیت ہے کہ چونکہ اس کی بنیاد اپنے

متلئِ حد سے زیادہ احساس برتری خود پسند کا اور خود سری اور دوسروں کے متلئِ کھو بے لفڑا دی اور بدگمانی پر قائم ہوتی ہے اس نبایر اس فسطائی جماعت کے ممبر آپس میں ایک دوسرا سے بے اعتماد ہیں کرتے اور نیچی ہوتا ہے کہ موافق باکار کا ان جماعت کا ایک گروہ خود اس فسطائیت کو ختم کر دیتا ہے یہی وجہ ہے کہ مسلمی خود اپنی فتح کی گلوبیں کافی نہیں اور ہمیں کو خود اس کے دست و بازو دوستوں نے ختم کر کے رکھ دیا۔

زبان، تعلیم اور کچھ سے متلئ صورت یو۔ پی کی گورنمنٹ جس غلط روشن پر تینگ کامی کے ساتھ میں رہی ہے وہ آنکھ کا راس کو اسی منزل پہنچا کر یہی فسطائیت کی آخری منزل ہے۔ خود جماعت مقتدر کے ہوشمند اور عاقبت انداش اصحاب اس کی اس بالی کے خلاف صحیح اٹھتے ہیں اور براہ راجح حجاج کر رہے ہیں وزیر اعظم و پی کے پار نیشنری سکریٹری گویندہ ہائے صاحب زبان کی نسبت اس بالی کی برابر شدید نہادت کر چکے ہیں، حکومت کی نیشنلی اجارت و داری کی نسبت الاتباد کے اخبار لیڈر میں بھیلے و لوز الہادیہ یونیورسٹی کے مشہور فاضل پرنسپر و اکٹھنی پر شاد سخت احتجاج کر چکے ہیں، حدیہ ہے کہ گذشت دنوں وزیر اعظم ہند پرہت نہ واردہ وزیر تسلیم مولانا آزاد ان دلوں نے بھی رکنی کے ایک جلدی میں نقیر کرنے ہوئے یو۔ پی گورنمنٹ کی اس جارحانہ بالی کی صاف اور کھلے لفظوں میں نہایت کی اور پہنچت نہ رئے تو یہاں تک کہا کہ "افسوں" جو لوگ تیس برس تک گاندھی جی کے مخصوص پیر و کار کی حیثیت سے کام کرتے رہے اب ان کی رفات کے بعد وہ یک بدل گئے ہیں اور گاندھی جی کی نعمیات سے جان بچکار اخراج کرنے پر تھے ہیں

آج ہمارا ملک جن ناک مظلوموں سے گذر رہا ہے وہ ہر ایک کے سامنے ہیں ان حالات میں مزدیں ہٹا کر ملک میں مکمل امن و امان پیدا کرنے اور عوام کا زیادہ سے زیادہ اعتماد حاصل کرنے کی کوشش کی جائیں لیکن اس کے بر عکس ہو یہ رہا ہے کہ نہایت اہم سوال کو نظر انداز کر کے بہت معنوی تکمیل کی جیز دل پر کھینچ ساری قوچہات مرکوز کر دی یہی میں غالباً بد قسمتی سے یہ سمجھ دیا گیا ہے کہ عوام کا اعتماد حاصل کرنے کے لئے صرف وعدت زبان و کلموں کے بغیر لگائیں کافی ہے اور اسی ذریعے سے یہ لوگ اپنی لیڈر شپ قائم رکھ سکتے ہیں ہاؤ نکلا واقعہ یہ ہے کہ اب عوام (ہندو ہمیں یا مسلمان) کافی بیدار ہو چکے ہیں اور وہ جان قشے ہیں کرناں کی معاشری اور اقتصادی خزروں کو پورا نئے نیکر کی جماعت ان کی سرواری کا داعی نہیں کر سکتی اب عوام کو نہ ہب۔ زبان اور کلموں کا نام میکراینے مقاصد کا آئندہ کاربناہاتھیت مشکل ہے، ہماں مکن کے

# قرآن کے تحفظ پر ایک تاریخی نظر

{از جناب مولوی علام ربانی صاحب ام۔ اے رعنائیہ}

(۲) اس سوالیہ نظرے کے بعد قرآن ہی میں اس دعے کا اعلان کیا گیا ہے:

بَلْ هُوَ فِرَانٌ مُجِيدٌ نَّبِيٌّ نَّبِيٌّ حَمَّاظٌ  
بلکہ وہ تو ملیند و بالابر تر قرآن ہے لیکن مخفوظ ہے  
اس کا بہ ظاہر ہی مطلب معلوم ہوتا ہے کہ فرعون و بَنُو دَصْبَیٰ قوموں کی کی جا۔  
کوئتوں کی طاقت بھی قرآن کو غیر محفوظ کرنے کی کوشش کسی زمانہ میں بھی خدا خواستہ اگر  
کرے گی قرآن کو ناکامی کا مندیکھنا پڑے گا۔ تیرہ سو سال سے قرآن کے اس دعے کی  
دوسست ہی نہیں بلکہ دشمن بھی تصدیق کرے ہے میں ”ہم قرآن کو محمدؐ کا کلام اسی طرح یقین  
کرتے ہیں جس طرح مسلمان اس کو خدا کا کلام یقین کرتے ہیں۔“ راجعہ انتزیں متن  
یہ ایک غیر مذہب کے آدمی کا ایسا منصفانہ اعتراض ہے کہ قرآن کی تاریخ  
سے تھوڑی بہت بھی جو اثافت رکھتا ہے خدا کا کلام اس کو نہ بھی مانے لیکن اس اعتراض  
و اقرار پر تو اپنے آپ کو وہ لیقیاً مجبور پاے گا۔ واقعہ یہ ہے کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
نے اس کتاب کو جن خصوصیتوں کے ساتھ دنیا کے والہ کیا تھا ابتداء سے اس وقت  
تک بغیر ادنیٰ تغیر و تبدل اور سر موتفاوت کے وہ اسی طرح نہ بند بنسیں کر دیا کہ وہ  
مسلمانوں میں اس طریقے سے منتقل ہونی ہوئی چلی آرہی ہے کہ سال دو سال تو خیر رہی  
بات ہے ایک لمحے کے لئے بھی نہ قرآن ہی مسلمانوں سے کہی جد ہوا اور نہ مسلمان قرآن

سے جد اپنے اور اب تو ملباشت و اشاعت وغیرہ کے لامحدود فرائع کی پیدائش کا  
مبنج پہنچا ہے کہ سب رسودا کی غزوں یا اسی نسخہ کی دوسری مسحی چینیوں کو گھی کوئی اب  
میساۓ ماہیں سکتا تو قرآن کے سنتے مٹانے کا سجلاب امکان ہی کیا باقی رہا ؟  
اس وقت تک میں نے قرآن کی انھیں اندوں نی شہادتوں کا ذکر کیا ہے جن کے  
نتائج اور مفاد کو وہ بھی مانتے ہیں اور ان کو مانا بھی جا سہے جنہوں نے اب تک اس  
کتاب کو ہذا کی کتاب تسلیم نہیں کیا ہے قرآن جن کے نزدیک ہذا کی کتاب ہے ان کے  
نتیتوں سند میں خود قرآن ہی نے کسی قسم کی کوئی تجھاش نہیں جھوڑی ہے -  
لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ مَيْنَ يَدٍ يَهُوَ قرآن میں سامنے سے اباظل کے گھنے  
کی تجھاش ہے اور نہ تجھے سے  
وَكَلَّا مِنْ خَلْفِهِ دِمْ سَجْدَةٌ

اس کا حاصل بھی ہے کہ اب اطل (یعنی قرآن کا جو جز نہیں ہے) اس کے لئے خدا نے ذرہ داری لی ہے کہ چاہئے وادے کسی راستے سے بھی چاہیں کہ قرآن میں اس کو داخل کر دیں تو وہ ایسا نہیں کر سکتے ظاہر ہے کہ ان الفاظ کو خدا کے الفاظ جو تسلیم کر چکا ہے کیا وہ اپنے آپ کو مسلمان بانی رکھ سکتا ہے اگر کسی لفظ یا شورشہ نہیں کے اضافہ کا قرآن میں وہ تصور کرے؟

اور جو حال اضافہ کا ہے جس سے دسی کیفیت کمی کی بھی ہے خود قرآن کا اہم تر نے  
دلالا خدا کے ذوال الجلال فرمائے ہے

اُنْ عَلَيْنَا جُنْهَةٌ      دَالْقِيَامَةِ،      نَعْلَمُهُمْ بِمَنْزَلَتِهِنَّ كَمَا يُعْلَمُونَ  
جب خداوس کے جمع کرنیکی ذمہداری پکاؤ اس کی صورت ہی کیا باقی رہنی ہے کہ قرآن میں جن چیزوں  
کو خدا جمع کر جکا ہے اس کو قرآن سے کوئی نکال دے یا ابھی مگہ سے کوئی ہٹادے بلکہ

اسی کے بعد اگر عذر کیا جاتے تو قرآن کے لفظ کا اضافہ بلا وجہ نہیں کیا گیا ہے بلکہ یعنی پوشیدہ شکوک و شبہات کے ازالہ کا اس میں سامان مل سکتا ہے میں سوال ہو سکتا تھا کہ صرف مجع کے اور باقی رکھنے کی ذمہ داری ان علیحدہ تھجھے کے الفاظ سے میں لگتی ہے جس کا مفاد یعنی ہو سکتا ہے کہ قرآن کے کسی جزو کو خدا غائب نہ ہونے دیکھا اور قرآن دنباء میں اپنے حامی اجزاء کے ساتھ رہنی دینا تک موجود رہے گا لیکن اسی دنیا میں مبیسوں کتاب میں ایسی ہیں جن کا پڑھنا والا اب کوئی باتی نہیں رہا اب اسی صورت میں کتاب کا دنیا میں رہنا دوں باقی برایہ میں اب اگر سوچتے تو اس نظرے کا جواب "رَبُّنَا" کے لفظ میں باسکتے ہیں یعنی اس کی بھی ذمہ داری قرآن کے لفظ سے میں لگتی کہ قیامت تک اس کتاب کے پڑھنے والوں کو خدا پیدا کرتا رہے گا اور اس وقت تک یہ ذمہ داری جیسا کہ دنیا دیکھ رہی ہے خدا پوری کر رہا ہے آگے سوال ہو سکتے تھے کہ پڑھنے والے کبی رہیں لیکن تھجھے اور سمجھانے والے اگر غائب ہو جائیں تو اس وقت بھی کتاب کا فادہ ختم ہو جائے گا جیسے آج دید کے متعلق سمجھا جاتا ہے کہ اس کی زبان اتنی پرانی ہو چکی کہ لغت کی مردستے بھی اس کا سمجھنا مشکل ہو جائے اسکی دسوی سے کا ازالہ

شَهِ إِنْ عَلِيَّةَ إِيمَانَهُ

بُرْهَمِيٰ پر ہے اس کا بیان یعنی -

کے کو گالیا ہے یعنی قرآنی آیات کے صحیح مطالب بیان کرنے والوں کو بھی ہر زمانہ کے اتفاقاً

لئے سندھل جی اپنی مشہور کتاب گہنا اور قرآن میں دید کا ذکر کرئے ہوئے لکھتے ہیں کہ ان کی دینی و دیدوں کی زبان اتنی پرانی اور عجیب ہے اور ایک ایک منتر کے اتنے اتنے طرح سے اونچا گاتے جا سکتے ہیں کہ ب پڑھے لوگوں کے لئے نہیں بلکہ دو دو لفڑیں علماء کے لئے بھی ہزاروں برس سے دید ایک پلی رہا ہے اور سمجھنے پہلی بھی رہتے گا۔ علاوہ کتاب مذکور اردو ایڈیشن

کے مطابق فدرست پیدا کر تھی اور تیرہ صد بولن سے اس کا سبق ہی مسلسل ہوا ہے  
دراداصل انہیں تفصیلات کا اجالا ذکر قرآن کی مشہور آیت میں فرمایا گیا ہے جسے عموماً مولیٰ  
اپنے دعاظوں میں لوگوں کو سُنَّاتے ہی رہتے ہیں یعنی

إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْكِتَابَ لِمَنِ اتَّأْلَمَ لَهُ أَنْظُرْنَاهُ  
ہم ہی نے اس ذکر درچونکہ پیدا کر لے والی کتاب)

وَمَا زَرَاهُ  
داجمہ) کو نہارا ہے اور ہم ہی اس کی قطعاً حفاظت کرنے والے

بہر حال بسیر دلی شہزادوں سے اگر قطع نظر ہمی کر لی جائے تو قرآن کی اندرونی شہزادوں  
سے ان سارے سو الوں کے جوابوں کو ہم حاصل کر سکتے ہیں جو قرآن عربی کسی کتاب کے  
تعلیم دلیں میں پیدا ہو سکتے ہیں۔

قرآن میں نوشت و خواند سے سفلن الفاظ انتہا یہ ہے کہ قرآن کے عہد نزول میں عرب کے ماول کی  
جو فو عیت نوشت و خواند کے لحاظ سے ہمی عرب کی صحیح تاریخ کا جنہوں نے مظاہد نہیں  
کیا ہے تیز قرآن ہی کی ایک اصطلاح یعنی لفظ "جالہیت" کے اصطلاحی معنی سے نادائق  
ہونے کی وجہ سے بعض لوگ اس مخالفت میں جو مبتلا ہو جاتے ہیں کہ جالہیت کے اس درد  
میں قرآن کی کتاب کے امکان کی صورت ہی کیا تھی ؟ انہوں نے باور کر لیا ہے کہ عرب ہیں  
ذ لکھنے والے پاتے جاتے تھے اور ذ لکھنے پڑھنے کا سامان اس وقت اس ملک میں  
 موجود تھا مگر کاش معتبر ضمین کا یہ گردہ صرف قرآن ہی کا مطالعہ کر لیتا تو اس کتاب میں با بار  
رق، قرطاس، صحیفہ، صحفت، قلم، زبر، الواح، مداد، درود سنانی، اسفار، اکتب  
وغیرہ الفرض الیسی ساری چیزیں جن کا عموماً نوشت و خواند سے تعلق ہے اس کے ذکر  
سے خود قرآن کو پہ بآئیں گے اور ذ لکھنے پڑھنے کے سامان کا حال ہے اتنی بہا لکھنے  
والے سو جبرت ہوتی ہے کہ عرب کے اس زمان کے باشندوں کی طرف قرآن ہی میں

لکھتے ہیں وہ لوگ کتاب اپنے باقیوں  
سے اور لکھتے ہیں کہ یہ خدا کی طرف سے آئی  
ہوئی کتب ہے۔

بَكُبْرُونَ الْكِتَابَ يَا يَدِهِ فَهُمْ لَيَقُولُونَ  
هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ (الْعَزِيزِ)

اَدَرَ الْبَيْ آسِتِينْ مُشَلَّا  
يَلُوُونَ اَسْنَتِهِمْ بِالْكِتَابِ لِتَحْسِبُوهُ  
مِنِ الْكَابِيْ هَاهُوْ مِنْ الْكِتَابِ (آل عمرَن)

پڑھنے ہی پھر لین دین کے جیسے قانون کا طوفی بیان درسوہ نظرہ کے غریب پایا جاتا ہے  
اور تاکید کے ساتھ قرضی معاہدات کے لئے کا اصرار فرآن نے جو کیا ہے سوچنا چاہتے  
کہ ان امور کا انتساب ان لوگوں کی طرف کسی جیتیست سے کمی صحیح ہو سکت ہے جو فوشنست و  
خراز سے قطعاً بیکا نہ ادا نہ آشنا ہوں ۴

فَرَأَنَّ مِنْ بَالِيْتِ كَمْتَى اَرْهَاجَا بَلِيْتِ كَالْفَظِ سُوْمِيْ بَيَانِ كَيْچَا ہوُونَ كَيْ قَرَآنَ کَيْ بِنَانَیْ ہوْتَیْ  
اَصْلَاحَ ہے مُتَعَدِّدِ مَقَامَاتِ پِرَاسَ نَےْ پِنْیِ اَسِ سَطْلَاحَ کَوْ سَعْلَاحَ کِیا ہے مُشَلَّا مُرَدِّدِي  
اوْغُورْقُونَ کَيْ مُخْلُوطِ سُوْسَانَتِيْ کَادِكَرَ کَرْتَےْ فِرْمَا گَلِیْ

وَلَا نَنْجِنْ تَبْرَجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأَوْلَى ۚ اَوْرَنْ بِنَوْ سِنْگَارَ کَرْدَهَالِيْتِ اَدَلِيْ دَالُونَ

(راہ حزاد) کے بناؤ سِنْگَار کی نزد

یاعرب پُشْلی دَسَانِیْ ” اور دُلْنی تَمْسِیْتُونَ کا جو بھوت سوار تھا۔

له اسی سلسلہ کا مشہور نظیفہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جو غرب کے مهزیں قبیلہ سے نسلی تعلق رکھتے  
تھے جب اپنے مقابلوں میں مهزیں قبیلہ کے دوسرے ولیف عربی قبیلہ رسمیہ کے ایک آہی سیلیہ نے اپنی  
نژدت کے دعوے کا اعلان کر دیا تو کھلا ہے کہ ظالمہ المتری قبیلہ رسمیہ کا ایک سردار سیلیہ کے باسی ہی  
(لیتیہ بر صفحہ آئندہ)

اس کی تعبیر حمیت الجاہلیۃ سے کی گئی ہے یا خدا کے متعلق ارتیاں (اگیناٹک)، ذہنیت عام عربوں پر جو مسلط تھی اس کی طرف اشارہ کرنے ہوئے نظر میں باندھ گیا۔ مثلاً عربوں کو بُنَّ الْجَاهِلِيَّةَ (آل عمرن) اور خیال رکھتے ہیں اللہ کے ساتھ جاہلیت کے خیالات۔

فرمایا گیا۔ اب آپ ہی بتائیے کہ کسی ملک پر بھی ”جاہلیت“ کے اس لفظ کا وہ مطلب سمجھا جاتا ہے جو اس زمانہ کے جاہلوں اور نادانقوں نے پھر کھا ہے، واقعہ یہ ہے کہ اسلام اور اسلامی تعلیمات کے مقابلہ میں عربوں کی غیر اسلامی زندگی اخلاق اور اعنفاداً جو کچھ بھی بھی اور جن خصوصیتوں کی حامل بھی دراصل اسی کی تغیر قرآن جاہلیت سے کرتا ہے بہر حال پربات کہ اسلام سے پہلے نوشت و خواند۔ سے عرب کے لوگ چونکہ نادانق سنئے اس لئے ان کے زمانہ کو قرآن جاہلیت کا زمانہ قرار دیتا ہے یہ دبی کہہ سکتا ہے جو قرآن سے بھی جاہل ہے اور ریام جاہلیت کی تاریخ سے بھی بسروں شہادتیں قرآن کی ان اندر ورنی شہادتوں کے اجمالی لقدر ضرورت تذکرہ کے بعد اب

(بیانِ خلیفہ سبلد صفوی گذشت، آیا گلشنگو کے بعد طلحہ نے اہمک میں گواہی دیتا ہوں کہ تو رسیمہ، جھوپا ہے اور محمد پچین گر اسکا کے ساتھ طلحہ نے اہمک رسیمہ کا ذایب (جھوماً)، مفتر کے صادق دراستہان سے بھی زیادہ محظی ہے اس کے بعد سلیمان کے رفقاء میں شرکیب ہو گیا۔ طبری ۲۷۰ میں سلیمان کے دعویٰ کی بنیاد قومی حیثیت دعصیبیت پڑیں گی اس کا پہنچان فقر و فساد سے بھی ہوتا ہے جو قرآن کے مقابلے میں شریعت یا کتنا تھا حضرت ابو جہون کے سامنے سنانے والے نے سایا تھا کہ سلیمان کی کہنا تھا یا صدق علی لئی لا الشارب تمنیعن و لاماء نکل سین لام لام نصف الام من دل فرش نصف الام عن ولكن قریش اقامهم عین دن (ایے مدد کی مژاٹا تو زبانی پینے والوں کو روکتی ہے اور زبانی کو گدلا کرتی ہے زمین عوب کی آدمی ہماری لینی رسیمہ والوں کی اور آدمی فرش کی تک فرش تو زندگی سے کام لے رہے ہیں، مسلم ۲۵۷ ح ۲ طبری

میں سید دین شہزادوں کی طرف پڑھنے والوں کی قوجہ منعطف کر انہا ہتا ہوں۔ اس موقع پر سب سے پہلے شیعی فاضل علامہ طبری کے خیالات کا پیش کرنا مناسب ہو گا انہوں نے اپنی تفسیر مجمع البیان، میں لکھا ہے اور بالکل صحیح لکھا ہے

إِنَّ الْعِلْمَ بِعِصْمَةِ قَلْبِكُمْ إِنَّ الْقَرآنَ كَالْعِلْمِ بِالْبَلْلَةِ  
يَسْنَى فِرَآنَ أَبْنِي أَصْلِي حَالَتْ كَسَالَةً لَذَّةَ  
دَالْحَوَادِثِ الْكَبَارِ دَالْوَقَاعِدِ الْعَظَامِ  
نَسْلُونَ سَتَقْعُلُ هُورَتَنَےِ بَهْرَنَےِ بَهْرَنَےِ  
تَكْبَرْنَےِ اَسْ دَاقَرَ كَعْلَمَ كَيْ زَعِيْتَ دَهْرَنَےِ  
دَالْكَتَبِ الْمَشْهُورِ سَتَهْرَنَےِ -  
(مقدمہ درج المعنی ص ۲۶)  
ہے جو بڑے بڑے شہروں یا مشہور حادث  
اور اہم نارنجی و اتفاقات یا مشہور کتابوں کے  
علم کی ہے۔

بلاشبہ دائمی یہی ہے آج نبیوں ک اور لئنین کے وجود میں شبہ یا شک جیسے جزوں ہے یا جگہ عظیم کے حادثہ کا منکر پاگل سمجھا جائے گا یقیناً متواتر اور سزاوارث ہونے میں سببہ یہی حال فرآن مجید کا بھی ہے کیا اس کا انکار کیا جا سکتا ہے کہ مسلمانوں کو حبس دن سے فرآن لا ہے اس دن سے آج تک گذشتہ تیرہ صدیوں میں ایک نوحہ کے نئے بھی اس کتاب سے وضعیں ہوئے یا جدرا کئے گئے ہیں لاکھوں انسانوں کے حوالے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کتاب کو کب اور ان لوگوں نے اپنی بعد کی نسلوں تک اسے پہنچا یا حن کی تعداد بلا مبالغہ کرڈڑوں سے متجاوزہ کئی اور یہی طبقۃ بعد طبقۃ نسلانہ بعد نسل فوٹھہ و مکتویہ فنکل میں یہ کتاب مسلمانوں میں منتقل ہوتی ہی آرہی ہے پس سچی بات یہی ہے کہ فرآن تو فرآن ایسی کہ میں جیسے سخوں سیبویہ کی یا اصول میں المزنی کی کتاب ہے لقول علامہ طبری :-

كَوْأَنَّ مَدْخَلًا دَخْلَنَى كَتَابَ  
اَگْسِيْبُرْيَه اور المزنی کی کتابوں میں کوئی شخص

سیبیویہ المزینی بابا میں الخرو  
پنی طرف سے کسی بھی کو داخل کر دے تو فرما  
لیں من الکتاب دین اور زندگی  
بابت پہچان لی جائے گی۔

وہ پر قرآن میں اضفاف یا کمی کے امکان کی بھلاکی صورت ہے اسلامی مالک کے کسی ابتدائی مکتب کا ایک بچھی اس شخص کو لوگ سکتا ہے جو فتح رزبر کی جگہ کی حرف کو رفع (مبنی) کیا تو پڑھنے گا جس کا ہی جاہے اس کا سخیر ہر علیم کر سکتا ہے۔

واز اور فارث کے اس عام قصہ کے سورا قرآن کے جمع و ترتیب کے سلسلہ میں بیرونی روایتوں کا جزو خیرہ پایا جاتا ہے میرے ذمکر ان کی دو صدیں ہیں ایک حصہ ان روایتوں پا شہادتوں کا قردا ہے جن سے قرآن کے بعض اجاتی بیانات پا شہادتوں کی شرح ہوتی ہے ہم پہلے الحضیر کو ذکر کرتے ہیں۔

نشرحی مذا بات | مطلب یہ ہے کہ قرآنی آیات کا نزول و تقدیم قضا سے تدریجیاً جو ہوتا رہا اسے س پہلے ہیں کہ یہ خود قرآن کا دعویٰ ہے اور ایک سے رائد مقام پر اس دعویٰ کا ذکر خود قرآن میں کیا گیا ہے اسی عنوان کی تفصیل روایتوں میں یہ ملتی ہے کہ قرآن کی ایک سو چودہ سورتؤں کی حیثیت دراصل مستقل کتابوں یا رسالوں کی قرار دوئی گئی تھی مثلاً اس کو یوں سمجھتے کہ تاریخ، فلسفہ، اقتصاد، طب اور جزا فہر وغیرہ مختلف علوم و فنون کی کتابوں کو ایک ہی مصنف اگر تصنیف کرنا شروع کرے اور تصنیفت میں یہ طریقہ اختیار کرے کہ جس کتاب کا جو مواد فراہم ہوتا جائے اُس کو متعلقہ کتاب میں درج کرتا چلا جائے اور یہیں آہستہ آہستہ دس میں برس میں آگے پیچھے اس کی یہ ساری تصنیفیں ختم ہوں واقعہ یہ ہے کہ کچھ بھی کیفیت قرآنی سورتؤں یا ان مستقل رسالوں یا کتابوں کی ہے۔

لہ قرآن ہی میں ایک جگہ رسول اللہؐ کی التعریفہ دلیل کی توصیف کرنے ہوئے یہ بوزیر اباد ہے ذمہ دار میں  
(باقیہ رسنی آئندہ)

جن کے مجموعہ کو سم قرآن کہتے ہیں۔ بعد نجع ۲۲ سال میں ان سب کے نزدیک اقصی ختم ہوا  
ان سرتوں میں کوئی اختتام تک پہنچی اور کوئی بعد۔ یہی مطلب حضرت عثمان رضی اللہ  
 عنہ کے ان الفاظ کا ہے جو ابو داؤد، رشانی اور ترمذی وغیرہ میں باتے جاتے ہیں آپ نے فرمایا

کان مر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم رسمی رسول اللہ علیہ وسلم پر مستعد سورتیں

نیزل علیہا السورا خوات العدد اُن تی ربی تھیں ربینی ایک ہی زمانہ میں نہ دن

رمحقر کنزِ اعمال بر عاشیہ نہیں سورتیں کے نزدیک اس سلسلہ چاری رہا تھا

اسی روایت میں یہی بیان کیا گیا ہے کہ یہ ذرات العدد (مستعد) ۔ ۔ ۔

سورتیں نذریجی طور پر جنمازی ہوئی تھیں ان کے لکھوائے اور قلم بند کرنے کا طریقہ یہ تھا۔

نکان اخاذیل علیہ الشفیعی دعا جب رسول اللہ پر کوئی بیزاری ہوئی تو وکھن

ابص من کان بکتبہ فیتوں شرعاً جانتے تھے ان میں سے کسی کو آپ مطلب فراستے

هذا تی السورا اللہ یعنی کوئی نہیں اور کہنے کا اس آیت کو اس سورہ میں لکھوائی

کرنا اور کہدا رمعصرت میں فلاں فلاں باقی با آئیں ہیں۔

یعنی سبکہ صفوکہ تھے، اللہ یعنی سوچھا مطہرہ تھے، یعنی کتب تھیں اللہ کی طرف سے بیام لاستے میں پڑھتے ہیں پاک صوفیوں کو ہم میں استوارا در مصیر طرز وال فتحیم ذاتی کہتا ہیں ہیں۔ اس میں ”کتب“ سے لفظ کو ”کتاب“ کی جیسی فرار دینا قطعاً لغت کی خلاف درزی نہیں بلکہ لغوی معنی بھی مولیٰ سکتے ہیں اور ان سے مراد قرآن کی بھی مستعد و کتابی بار سائل ہوں جفیں ہم اصطلاحاً قرآن کی سورتیں کہتے ہیں تو انکار کی کیا کوئی مقول و مدرج کیسی ہے؟ بلکہ سچ فو یہ کہ صفت میں کتابوں کے ہوئے کی ترتیب میں لگوں نے جو دخواں بیان پیدا کر کے درج طرح کی دو راز کا زانی ہیں کہ ہیں ان کی صورت بھی باقی نہیں رہی صرف یہ دھارہ بھی ہے جو اسی طرح کی دو راز کا زانی ہیں یعنی سورتیں لکھی ہوئی ہیں ۲۰ منظارِ حسن گیلانی۔

لہ احمد مسند احمد میں یہ روایت ہے یعنی آنحضرت میں اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ انماقی حبیریں فاسروں کی ان اضطر ہدہ الہ بہ جهن المرضیع من هذه السورة رحیم آئے اور مجھے مکم دیا کہ میں اس آیت کو اس سورت کی فلاں غیر پر رکھوں، اس سے محرم ہوتا ہے کہ سورتیں میں تازی مہر نے دالی آجیوں کو حبیریں علیہ اسلام کے مکم سے آپ رفیعہ بر صفو آئدہ۔

مطلوب دیکھ کر طب کے متعلقہ مصنایں کو طب کی کتاب میں اور تاریخ کے مواد کو تاریخ کی کتاب میں مذکورہ بالا طریقہ تصنیف اختیار کرنے والا مصنف چیزے داخل کرتا چلا جانا ہے اسی طرح قرآنی آیات کو ان کی متعلقہ سورتوں میں آنحضرت علیم شریک کرنے کا حکم دیا کرتے تھے جیسا کہ معلوم ہے خود قرآن ہی نے

وَلَا يُنْهَىٰ بِهِنْدِيَّةٍ (عکبوت) اور نہ لکھا ہے اس کو تم نے اپنے دانہ پس باختہ کی خبر دیتے ہوئے اس کا انکشاف کیا ہے کہ صاحب دحی صلی اللہ علیہ وسلم لکھنا نہیں جانتے لئے لیکن آپ نے ابک تھیں بلکہ اپنے صحابیوں میں سے چالیس سے اور حضرات کو اس کام کے لئے مقرر کر لکھا تھا کہ جس وقت قرآن کی جو سورت کی جو آیتوں کی دحی ہو تو اُپنے کر ان کو لکھوایا کر بین الارضی کی منتظر مر سیرت میں ان کا تبوں کے نام گناہ تے ہوتے نظم کی ابتداء

اس مصروع سے کی ہے  
وَكَتَبَهُ أَنْذَانَ دَأَمُّ بَعْدُونَ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے کاتبوں کی تعداد

۳۲؛ بعثت

کاتبوں کی اتنی بڑی تعداد مقرر کرنے کی وجہ یہ تھی کہ وقت پر ایک نئے تو دوسرا اس کو انجام دید کر "عقد الفرید" میں ابن عبد ربه نے حضرت خظلہ بن ربیع صحابی کا ذکر کرتے ہوئے پہ لکھا ہے ان خظلۃ بن ربیع کان خلیفۃ کل خظلہ بن ربیع رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے

(تفصیل حادیث بسطہ صفوی لذشہ) شرکیں کرتے تھے دیکھو مختصر کنز العمال صفحہ ۲۶ جو جس کا مطلب ہی ہوا کہ خود رسول اللہ نے ہیں ملکہ ہر آیت جس سورہ میں جس مقام پر ہے یہ جو بیل کے حکم سے ہوا ہے لئے دیکھو الکتابی کی کتاب الزرائب الاداریہ ج ۱ ص ۲۸۱ مطبوعہ مراکش اسی کتاب میں ان (۲۲۲) کاتبوں کے نام بھی مل جائیں گے۔

کاتب میں کتابہ علیہ اذ اغاب  
نام کا تجویز کے خلیفہ اور نائب تھے

(حدائق الفرمید ۲ ص ۱۳۴)

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت خلیلہ کو یہ حکم تھا کہ خواہ کوئی رہے یا نہ رہے وہ ضرور میں تاکہ  
کتابوں میں سے القاتا و قلت پر لگ کوئی نہ ملے تو کما بہت وحی کے کام میں کوئی رکاوٹ نہ ہو اسی  
انتظام کا یہ نتیجہ تھا کہ نزول کے ساتھ ہی ہر قرآنی آیت قید کتا بت میں آکر قلم بند ہو جاتی تھی  
ام المؤمنین ام سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے طبرانی کے حوالے سے مجمع الزوائد میں یہ روایت  
عینہ میں نقل کی ہے

قالت کائی جبڑی علیہ السلام فرمادی  
ام سلمہ فرمائی میں کو جبڑی علیہ السلام فرمادی  
علیے النبی صلی اللہ علیہ وسلم  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو کھو رئے تو

(درودۃ الطبرانی فی الدرست مجمع الزوائد ۱۵۶)

پلامہ راس کا مطلب یہی ہے کہ اُتنے کے ساتھ جبڑی کے سامنے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
نازال شدہ آیتوں کو لکھوادیا کرتے تھے کیونکہ آس حضرت صلی اللہ علیہ وسلم جبیا کہ معلوم ہے نہ  
لکھنا جانتے تھے اور نہ قرآنی آیتوں کو خود لکھا کرتے تھے انتہا اس احتیاط کی یقینی کہ جب  
”غیر ادیٰ الصور“ کے الفاظ بطراء اضافہ کے لائسٹیوئی القاعدہ دون الایتہ والی مشہور آیت  
کے مقلع نازل ہوئے مگر یہی اضافہ جو بقول امام مالک حرف واحد کی جیبت رکھتا تھا لیکن  
اس کی حرفي اضافہ کو بھی اس وقت آس حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے قلم بند کرنے کا حکم دیا۔  
(ویکھوئی کاری وغیرہ، امام مالک نے ”حرف واحد“ اس کو باروں سے ملاقات کے وقت  
کہا تھا دیکھئے وہ غثیر جمع ۲۰۷) احتیاط کا اتفاق یہ بھی تھا کہ لکھوادیے پر صرف رسول اللہ صلی  
الله علیہ وسلم قناعت نہیں فرمانے سمجھ لیکے کاتب جب لکھوادیے تو آپ پڑھو کر سنتے کاتب

و می حضرت زید بن ثابت کا بیان ہے کہ

نام کاف فیہ سقط اقامہ  
الگ کافی روت انھم لکھنے سے جبتو جانا تو اس

ر مجع الادا و المصلحت (۱) کور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم درست کرنے

جب پرسیب کام پورا ہو جاناب اشاعت علم کا حکم نے دیا جانا تھا پھر جو لکھنا جانتے تھے لکھدیا  
کرنے تھے اور زبانی یاد کرنے والے زبانی یاد کر لیا کرنے تھے بھی مطلب ہے زید کے ان  
الفاظ کا کہ ثرا خرج بے الحی انس رجب کتابت و تصحیح وغیرہ کے سارے مراتب ختم  
ہو جاتے تب ہم لوگوں میں اس کو نکالنے یعنی شائع کرنے

گر ظاہر ہے کہ ایسی زیر تصنیف مقدمہ کتاب میں جو قرآن سورتوں کے طریقے سے تدبیک  
طور پر مکمل ہوں تو ان کے متعلق یہ جیاں کردہ مسلسل لکھی جاتیں صحیح نہ ہو گا بلکہ قرآنی سورتوں کی  
آیتوں کے زوال کا جو حال تھا اس سے مسلم ہوتا ہے کہ ابتداء ان آیتوں کی جیشیت اس  
حکم کی یاد و اشتوں کی تھی جیسی معنیوں اپنی پیش نظر تصنیف کے لئے پیدا جمع کرنے  
رسہتے ہیں اور آہستہ آہستہ ان یاد و اشتوں کو ان کی مغلوق کتابوں میں زیرتوب کے ساتھ  
درج کرتے چلے جاتے ہیں۔

ازالت المخالفین شاد ولی اندر فراستے ہیں " مثل ہیں کوشی منشات خود را یا شاعر  
قصائد و نظمات خود را در بیا عنہا و سفیہہا مندرج سازد " اور اسی سے ان دونوں  
روایتوں کا مطلب تمجھ میں آتا ہے جو اس سلسلہ میں پائی جاتی ہیں یعنی روایتوں سے معلوم  
ہوتا ہے کہ ابتداء قرآن اس فرم کی چیزوں سے مغلظہ (رجمیہ) نکافت دیپر کی سفید  
پنی تپی خمیاں، کفت را ونٹ کے مزدھے کی گولی ہڑی، اور عسیب دکھوڑ کی شاخوں

کی جرگا دھ حصہ جس میں کائناتے والے پتے نہیں ہوئے ایہ اور اسی فرم کی چیز دن میں  
لکھا چاہا تھا اور اسی کے ساتھ یہ رد ابتدہ مسندر ک حاکم میں پائی جاتی ہے یعنی بعض صحابہ  
ذماتے شے ک

کنا عند الٰٰی صلی اللہ علیہ وسلم  
بِمَا لَوْگُ سَوْلُ النَّبِیِّ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کے پاس  
نَافِعُ الْقُرْآنَ فِی السَّرَّاعِ  
بِیَہُوَ کَرْتَاقَعْ (چینی تقطیعات) میں قرآن کی  
تالیف کرنے تھے۔

دولوں رد ابتدہ سے قرآن کی کتابت کے دو طبعی مرحلوں کا پتہ علمی ہے یعنی پہلی صورت  
کے متعلق تو یوں سمجھئے گے شاربے مختلف اشعار کو جیسے جیسے دہ تبار ہوتے ہی  
جاتے ہوں جو ہر ٹھہرے پر زردی پر فرش کرتا چلا جاتا ہے پھر جب اس کام سے  
فارغ ہو جاتا ہے تو ان ہی یادداشتوں سے اپنی غزنوں کو مرتب کرنا ہے جو شر  
کا جبی غزل سے متعلق ہوتا ہے اسی میں اس کو داخل کر دیا ہے سمجھنا جا سکے کہ کچھ بھی  
صورت قرآن کے متعلق انتیار کی کوئی کلمی البتہ اتنا فرق معلوم ہوتا ہے کہ عام لوگ کا خندق غیر  
معمولی چیزوں پر اپنے منتشر شعرا یا خیالات کو ابتداء طور یادداشت کے لکھ دیا رہتے  
ہیں گویا شاہ ولی اللہ کے الفاظ میں یادداشت کے ان کا عذری پر زدی کی عالت یہ ہوئی  
ہے کہ گھر اس کا تقدیر آب بر سد یا درود اتنی لگیرد بیانیں اس بسیرہ کا مس ذا سبب ناولد گرد  
رہیں اگر پالی کا خندق کے ان بکروں میں پہنچ جاتے یا آگ لگ جاتے یا جس کے پاس کا عذیزا  
یادداشتیں ہوں وہ مر جائے تو اس طرح ہم پیدا ہو جائیں یہی گذشتہ کل ناپور مہر جانا ہے  
مگر آس حضرت صلیم نے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ نہایت احتیاط سے کام لیتے  
ہوتے وحی کی ان ابتدائی مکتوب یادداشتوں کے لکھوانے کے لئے ہمیں چیزوں کا  
ملکیتیں عام طور پر یہ عجیب بات ہے کہ جن الفاظ میں ان چیزوں کا ذکر کیا گیا ہے ان کے ترجیح میں پردازی  
(نقہ صفحہ آشنا)

انتساب فرمایا تھا جن کے متعلق یہ قویت کی جا سکتی ہے کہ عام حادث و آفات کا نسبتاً زیادہ

(بقیہ ماضیہ سلسلہ صفحہ لگندہ) سے لوگوں نے کام بیان جس سے غلط ہمیں بھیں گئی۔ میں پوچھتا ہوں کہ کوئی یوں سمجھ کر اسکوں میں بچھے پھر کے ٹکڑوں پر لکھتے ہیں یا ہندوستان قدریم میں لکھنے کا جو رطیہ تھا اس کو بیان کرنے پورے کہا جائے کہ تاریخ دار کے پتوں پر لکھا کرتے تھے کیا یہ واقعہ کی صحیح تفسیر ہو گئی کیا اسکوں میں سلسلہ پر لکھنے کا جو رطیہ ہے پھر کے ٹکڑے کہنا ان کی صحیح تفسیر ہے اسی طرح ہندوستان قدریم میں تاریخ کے پتوں پر یوں ہی کھما جانا تھا جن لوگوں نے خود اپنی آنکھوں سے تاریخ کے پتوں پر لکھی ہوئی گذشتہ بون کو نہیں دیکھا ہے صحیح ادازہ شاید ان کو اب بھی دا تعریک حقیقی ذیعت کا نہیں ہو سکتا لیکن پچھی بات یہ ہے کہ کاغذ کے اوراق سے زیادہ بہتر اور محفوظ طریقہ سے تاریخ کے پتوں پر لکھا جانا تھا جا مدد عنایت میں سلسلہ کتب خانہ ہی ان کے بون کا داخل ہوا ہے تب لوگوں کی آنکھیں کھلیں گے پھر اسی قسم کا مناظرہ ان چیزوں کے متعلق بھی عوام میں پھیلا ہوا ہے جن پر قرآنی وحی کی ابتدائی یاد و اشتوں کو رسول الشریعی اندھ علیہ وسلم نکھوا یا کرتے تھے مشہور ہو گیا ہے کہ گھور کی شاخوں ملکے بھی تو کہہ دیتے ہیں کہ گھور کے پتوں یا پھر وہ یا پھر یوں پر قرآن لکھا ہوا تھا سوچئے کی بات تھی کہ گھور کے پتوں ملکہ اس کی شاخ میں یہی اتنی گنجائش کہاں ہوتی ہے جس پر سطر دوسری کھی جاسکے اسی طرح بن گھور سے پھر یا گری پڑی ہوں پر کھنکا کیا آسان ہے تو حضرت الاستاذ مولانا گیداری کی کتاب پڑھیتے ہوئے فرمادی ہے کہ عدوں میں ادیم۔ نکات۔ کفت۔ عیت۔ اتفاق کے الفاظ آتے ہیں ادیم یا نیک کھال سے دباعت کے عمل سے تیار ہوتا تھا عرب جو ایک گرشت خوار ٹک کھانا فی ذخیرہ ادیم کا یہاں ملتا تھا منی کہ خیریتک صرف ادیم کے چڑوں سے تیار کیا جاتا تھا لخافت ہر ہمومی پھر کو نہیں کہتے تھے بلکہ بااتفاق الہ عنت نے کھلابے کو سفید زنگ کی پتی پتلی پڑی چڑی ٹنیلیں پھر سے بنانی جاتی تھیں سلسلہ اور ان میں فرق گیا صرف زنگ کا ہوتا تھا اسی طرح ادیت کے مولڈ۔ میں کے پاس گول ہڈی ٹشتری کی طرح بن جاتی ہے اس کو فاص طریقہ سے راش کر تکالہ جاتا تھا اسکے عمل میں کبھی نٹکات و غیرہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ رہ جانا تھا درد کھو سند احمد کی ردیت از زمین نتایج محاکی ص ۱۹۱ اسی لئے قطعہ من اللخت بھی اس کو کہتے تھے مجی الزوابد صحیح ہے صدیب کھور کی شاخ کو نہیں بلکہ پام قسم کے تمام درختوں کی شاخوں کا دار ہوتے ہوئے تھے متعلق ہوتا ہے اس میں کافی کشادگی پیدا ہو جاتی ہے تاریخی کی شاخوں میں ان کو آپ دیکھ کر کہتے ہیں عرب کے کھور کی شاخوں کا چوتھہ قریب تریب ہندوستان کے ناریلی کی شاخوں کے اسی حصتے کے بر ایر پہنچا تھا اس حق تک شاخ سے جدا (باقیہ پر صفحہ آنندہ)

مقابلہ کر سکتی ہیں۔ اسی سو اندزادہ کیا جا سکتا ہے کہ خلافت صدیقی میں حکومت کی طرف سے زید بن ثابت صحابی رضنی اللہ تعالیٰ عنہ نے قرآن کا ایک نفحہ جو تیار کیا جس کا تفصیلی ذکر آگے آ رہا ہے تو اُن حضرت سلسلہ کی کھاتمی ہوئی یہ سادی یادداشتیں بالکل بیرون کی توں اپنی اصلی حالت میں ان کو مل گئی تھیں مکتبہ یادداشتوں کے اس ابصار سے یہ عجیب بات ہے کہ ہنوز پانچ نہیں بلکہ دو تین بھی نہیں صرف سورہ برات کی آخری حصہ کی ایک یادداشت جس میں صرف دو اپنی تھیں یہی اور فقط یہی ایک یادداشت والا تھا اس پرے ذخیرے میں ان کو نہ مل سکا لیکن ظاہر ہے کہ صحابہ کرام کے سینوں میں اور ان کے ذاتی مکتوبہ قرآنی نسخوں میں یہ آیتیں موجود تھیں بلکہ بطور وظیفہ کے ان کے پڑھنے کا معلوم ہوتا ہے کہ عام رواج ٹھیک تھا۔

(باقیہ بسط صفوی گذشتہ) کہ یہاں تھا اور ان ہی نکر دوں کو خشک کر کے لکھتے تھے اُناب قتب کی جمع ہے اونٹ کے کجا دے میں چھوٹی پہنیاں جو اسنفال ہوتی ہیں ان کو کہتے ہیں یہ جوڑے جوڑے پنڈے پنڈے تھیں کے نکریے ہوتے ہیں تازہ نکری کے پرستے میں تازگی کی وجہ سے عملاً کھر درے ہوتے ہیں اور پرانے کا دوں میں امنداد زمانے سے ان کا لکھر دین مٹ جاتا تھا لٹھنے کے کام کے باسانی یہ چیز نے بن جاتے تھے بتایا جائے کہ ان تفصیلات سے جنادافت ہو گا وہ ان عام پہلے ہوئے الفاظ سے اگر غلط فہمی کا شکار ہو جائے تو کیا یہید ہے مولانا گیلانی کی کتاب میں مسروط سجحت ان کتابی موارد پر کی گئی ہے میں نے اسی کا غلامہ ٹھہار درج کیا ہے۔

ل البرادعی وغیرہ صحاح سنت کی کتابوں میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث اس باب میں جرم دی ہے اس سے معذوم ہوتا ہے کہ سورہ برات کی آخری ان آیتوں کے متعلق رسول اللہ اپنے صحابیوں سے فرمایا کرتے تھے کہ صحیح دشام جو آدمی ان کی نولادت سات مرتبہ کرے گا (الثہ تعالیٰ اولیٰ اور دین کے مشکلات اس کی برکت سے حل کر دیں گے) ظاہر ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جن آیتوں کی یہ تھا صیت بیان کی ہو کر ان ہو گا بوجملہ ہو جانے کے بعد ان سے مستفیدہ ہوتا ہو رکن اس سلسلہ میں بعض علمی تحریکات بھی لوگوں کو صحابہ یہی کے زمانے میں ہوتے تھے۔ محمد بن کعب نے اس فوجی ہم کا ذکر کرتے ہوئے جس نے روم کے علاقہ پر حملہ کیا تھا واقعہ بیان کیا ہے کہ ایک فوجی سماں کی ٹانگ ڈٹ گئی تھی راستہ میں بے چارے اُنک گئے تھے میں (باقیہ بسط صفوی آئندہ)

بہر حال اس وقت تو صرف یہ کہنا چاہتا ہوں کہ اور آپ توں اور فقرتوں کی صرف اسی ایک بادشاہی کے سوار رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تکھانی ہوئی تا مابتدائی یادداشتتوں کا غلامت ہدفی کے زمانہ میں مل جانا خود لکھی ایک ایسا واقعہ ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اسی چیزوں پر ان کے لکھنے کا انتظام کیا گیا تھا جاتی طوبی درت یعنی چوسیں بچپن سال تک حادث وفات سے محظوظ رہ سکیں اس نے کتنی دلچسپی کی ابتدائی سے حضرت ابو بکر صدیق کی غلامت کے اس عہد تک جس میں قرآن پر حکومت کے حکم سے حضرت زید بن ثابت نے کام کیا اتنا ہی درت ہوتی چاہتے ہے ۔

بہر حال امام جامیت کی نام بخش سے جو جاہل ہیں ان کا ہے خیال قطعاً بے بیاوہ ہے کہ لکھنے کے سامان کی کمیابی کی وجہ سے رسول اللہ قرآن کی ابتدائی یادداشتتوں کو اس قسم کی چیزوں یعنی حجڑے پاٹھوں، عسیب، دشخ خزم کی جڑ کا عرض حتھ کھٹ دناداً نظر دعینہ پر لکھوا کرتے تھے، لیکن یہ وہی کہہ سکتا ہے جسے عرب کے اس صحیح حالات کا علم ہیں ہے تفصیل تو آگے اور ہی ہے کہ چونہیں تاہمی متعدد رک حاکم کی جو روایت گذری جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ذرا کی آیات کی لکھتی ہے کہ پہلے مر علی کے بعد آنحضرت علی اللہ علیہ وسلم کے ارڈر گرد سیٹھ کر رفاع میں قرآن کو صحابہ جمع کرتے تھے اور رفاع بیسا کر معلوم ہے رفکی جمع ہے یہ حجڑے کے خاص قسم کے مکرے ہوتے تھے جو لکھنے ہی کے لئے تیار کئے جاتے تھے گویا (Rachement) رفقی کی تعبیر رفاع سے لگی ہی ہے یا پار حجڑت ہی کی کسی خاص قسم کا نام رفاع تھا۔ یعنی آبتدی

(بیوی سید متفق گذشت) کسی نے ان کو سورہ پاش کے ان یہ افاظ کا وظیفہ تباہا اور کہا کہ اسی کو بڑھ کر فوٹے ہوئے مقام کو جہاز اکر دلکھنے ہے کہل سے اس کی تقدیم ہوئی یعنی تاگ ان کی درست ہو گئی اور اتنی درست کہ گھوڑے پر سوار ہو کر فوج میں پھراؤں گے۔ دیکھو درمنور ص ۱۹۶ ۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## نہرہا سال کے قدیم ترین تاریخی و تالوں قرآن کی وشنی میں

(حضرت مولانا سید منظار احسن صاحب گیوئی صدر شبہ دنیات جامعہ عثماینیہ جبارہ بادن)

نام دینی فرشتے جوان کی طرف منسوب لئے ان سب کو اساطیر الادلین درج ہیں

کی کہا تیاں) یا سیقاوجی کھٹہ اک رصد بے باکی دگستانی پورپ نے علم کی جدید الحادی نشراءہ میں اس دعوے کی بدبو سے سارے عالم کو متعمق بنار کھا تھا کہ مذہب اور دین کے سلسلے میں بنی آدم کا ابتدائی دین شرک نہ سمجھا یا جانا تھا کہ کم عقلی کی وجہ سے ہر ایسی چیز جس سے ہمیت دہشت کے اندر پیدا ہوتے تھے با جھیں دیکھ کر لوگ اپنے میں مبتدا ہو جاتے تھے فطرت کے ان ہی مظاہر کے سامنے آدم کی تاریخیہ عقل نے سر جھکا دیا۔ تجھی۔ باول۔ سورج۔ چاند۔ سانپ۔ ہائی۔ سانڈ وغیرہ چیزوں کی پوچھا کے متعلق ہر بریڑی چھوٹی گتی کتاب خواہ کسی فنا اور علم میں لکھی گئی ہو ایسی اس بحافی تو جیہے کے تذکرے کو متربی و مستزب میصقین نے ایک قسم کا پیشہ بنایا تھا اور شاید کچھ لوگ اب تک بنائے ہوئے ہیں۔

لہ پر ایک شخصی اصطلاح ہے مطلب یہ ہے کہا ہی کے ایسے وادت و واقعات جن کے مغلن صحیح مواد ہمارے پاس نہ ہوں جملہ کا اقرار و اعتراض بھی صحیح ملکی طریقہ ان امور کے مغلن ہو سکتا ہے گرہ سوسہ کی فارشست سے مجرور ہو کر بعض لوگ کچھ نکھر لئے ان کے متعلق قائم کر لینا ضروری سمجھئے ہیں درہ اپنی ذہنی کعبہ مہشت سے سکون کی کوئی صورت ان کی سمجھیں نہیں آتی۔ سان راستہ اس سلسلے میں ہی ہے کہ نا ان اور عکر پنگ پر دراز ہو جاتے۔ اور سوا اسی کم بندیوں سے کام لے کر کوئی راستے قائم کر لے ماہفی ہی نہیں بلکہ مستقبل کے مغلن ہی تعلیخ اور اکار (بنی بر صفو آئندہ)

پادر کر بایا جانا تھا کہ مشرک انسان عقلی ارتقاء کے ساتھ ساختہ اپنے مسیودوں کو کبھی بدلتا چلا گیا  
تا اب تک آخری نقطہ جہاں تک پرانی دنیا کی عقل پر پختگی تھی "خدا نے واحد" کا تحمل تھا، حاصل  
بھی ہوا کہ تو حید عہد قدیم کے عقلی ارتقاء کا بیج ہے اور اب جدید درمیں اتنا تھی عقلی ترقی  
کے جس زینے پر پختگی ہے اس نے اس "ایک خدا" کی ضرورت کے خیال کو بھی ختم کر دیا  
اس آخری حاصل کو سطروں میں تو ٹکرائیں دی جاتی تھی لیکن جو طریقہ بیان اس مسئلہ میں اختیار  
کیا گیا تھا اور صمیع مخصوصاً نے سادگی اور خالص علمی سب وابحہ میں شرک کے پیش سے توجیہ  
کو نکالنے کی کوشش کی جاتی تھی اس کا لازمی نتیجہ بھی تھا کہ سوری یا غیر سوری طور پر  
آدمی کا ذہن "انکار خدا" کے نقطہ پر ہنسپل کر خود پختگی جنے کو بیجا نے "سطور" کے دل  
کی بات "میں اسطور" میں ہر سے اختیارات کے ساتھ کہیا نے والے کہا دیا کرنے لئے انہیں  
صدی کے عام ادبیات میں اس عجیب دغدھ مسئلہ کو کچھ ایسے شاطر انہ طریق سے سانجا  
گیا تھا کہ بڑے بڑے دینداروں مذہب کے علمبرداروں نک کو بھی استشہج ہی نہیں بلکہ  
مہربوں سے بھی دیکھا جانا تھا کہ "دن کی تشریع" اسی راہ سے کر رہے ہیں حیرت ہوتی  
تھی کہ آدم و حوا کا فضلہ جو کم از کم سامی مذاہب کا ایک عام مشرک قبھہ تھا اس قبھے میں  
انسان اول حضرت آدم علیہ السلام کا سامی مذاہب کی تمام کتابوں میں جن خصوصیتوں کے  
ساتھ تذکرہ کیا گیا ہے ان کو مانتے ہوئے لوگوں کے دل میں یہ بات کیسے جاتی تھی کہ ہمارے  
باب دادوں نے شرک سے شروع کر کے توحید کر لیا دین بنایا ہے جس آدم اور حول کے  
حالات سے ہیں آسامی کتابوں میں روشناس کرایا گیا ہے وہ اتنے گئے گذرے نہیں معلوم  
(بنیہ مسئلہ صفحہ گذشت) جن کو بڑا عالم میں پھیلا ہوا ہوتا ہے عملی دنیزی سے معلوم ہوتا ہے کہ زیادہ تر لحاظی  
مقدرات ہی سے ان نتائج دکارا کے استنباط میں کام لیا گیا ہے۔

ہوتے کہ سائب - جھپٹ - اگ اور باتی - بکھی اور بادل علیٰ چیزوں کو پوچھتے ہوں۔

بیرہ ماں یہ فہم تو بڑا طویل ہے ملکاب تو ایک حد تک پاریہ کی ہو چکا ہے، خود بورپ کے علمی طبقوں میں اس "عافی نظریہ" کا کافی مضائقہ اڑایا جا چکا ہے ماں یہ کی ایک مطبوعہ کتاب (The Biblical came مذکور) میں مشریعہ سشن نے اس نفوذ عورت کی تردید کر کے ہوئے کہ توحید کا عقیدہ شرک سے پیدا ہوا ہے تدبیم اقوام کی تاریخ کے مستند عالمہ مشتری لانگڈن کے واٹے سے ان کے یہ نظرے نقش کئے ہیں کہ

"ندہب کی تاریخ کی پ غلط تعبیر ہے کہ شرک ادنیٰ قسم کی نہذب سے تعلق رکھتا ہے"

ملکہ اس کے برخلاف واقعہ یہ ہے کہ  
وشن اتنی کی تدبیم تین ندہب کی تاریخ توحید سے آخری درجہ تک شرک اور  
بدردوں کے اعتقاد کی طرف ایک تیز روپ واز ہے:

لانگڈن نے مختلف مشرک کا نہذب دہنڈیں کا حوالہ دیتے ہوئے آخیں لکھا ہے کہ

"دو حقیقت شرک بہرین قسم کی نہذب سب اور نہذب کی پیداوار ہے"

نکاحیاں ہے کہ شرک سے توحید نہیں پیدا ہوئی ملکہ  
"تو حید ہی سے شرک نے جنم لیا اور تو حید ہی کی اسی شرح و توجیہ سے شرک پیدا  
ہوا جو غلط طریقہ پر کی گئی" دیکھو کتاب مذکور ص ۱۵۶

دور کیوں جائیتے خود مسلمانوں کی تاریخ ہی لانگڈن بے چارے کے دعوے  
تفصیل کے لئے کافی ہے وہ سارے بشری کی کار و بار جن کا رواج مختلف شکلوں میں  
ملانوں میں وقتاً وقتاً ہوتا ہا کیا یہ سب کچھ اسی زمانے کی یادگار نہیں ہے جب تمدن  
نہذب سب کی آخری ارتقا فی میان رہ پڑھ کر مسلمان دنیا کی ساری قوموں کے مقابلہ میں سریز

بہر حال اس دفت اس خاص سلک پر بحث کرنے کے لئے میں نے قلم نہیں لٹھایا  
ہے بلکہ ایک تہذیبی گنگوہی اس مختصر سے مضمون میں جس جیز کو پڑی کرنا پاہتا ہوں وہ  
چند دل حصہ پر قدیم تاریخی وثائق ہیں، جن کا عوزان میں ذکر کیا گیا ہے۔  
مصری تہذیب کے لئے یافروزی ہیکڑی اسی سے اپنے شجرہ نسب کو ملاتے  
ہوتے یورپ کے عام مورخین اگرچہ مصری کو تہذیب کا قدیم گہوارہ تواریخی میں دیکھنے  
باتیں بھی نہیں میکد قرآن نے بھی جس ترتیب کے ساتھ سپتیہ دن کا اور ان قوموں کا ذکر کیا  
ہے جن کی طرف وہ بیچھے گئے ہنچے اس ترتیب کے عقائد سے اگر دیکھا جائے تو انتہا  
کی تابیخ کا درہ دور حبس کی تحریر

### ”دجنیلی تحدی“

سے ہم کر سکتے ہیں یعنی دجلہ و فرات کے دریائی علاقے سے شروع ہو کر عرب کے  
جنوب میں عادی تہذیب، اور شمال کے نہدری تہذیب ان کے سوا اسی کے آس پاس کے  
علاقوں سے گذرتے ہوئے بالآخر شقیق عہد کا اختتام دریائے نیل کے کنارے اس  
طوفانی جوش دخروش پر ہوا جسے فراعنة کے اہرامی تہذیب کا نام دیا جا سکتا ہے دجلہ اور نیل  
کے درمیان کا بھی علاقہ انسانی کمالات کی نشوونما اور ان کے آثار و نتائج کے ظہور کی آنکھ  
زمادہ دراز تک بنا رہا ہے اگرچہ قوموں پر سپرانہ سالی کا جر غوری اس زمانہ میں عمراً مسلط  
ہے ہر قوم بھی چاہتی ہے کہ دنیا کی قوموں میں مانتے دلے اسی کو سب سے زیادہ بڑی  
قوم مان لیں۔ بہادریات ہے لیکن جن حقائق و واقعات تک تاریخ کی رسائی اب تک  
مکن ہو سکی ہے ان سے قوی بھی معلوم ہوتا ہے کہ دنیا کے اور جس خطے میں بھی تہذیبی اور

تمدنی ترقیاں روشنابرنی ہیں۔ ان سب کا زمانہ اسی قدیم دنیا کے بعد ہے  
بہر حال اور کچھ بانا جاتے یا نہ بنا جاتے..... میکن مصریوں کے تدن کی  
غیر معمولی قدامت کا اکار نہیں کیا جاسکتا ہی ایک ایسی سرزمی ہے کہ چار چار پانچ پانچ  
شہر اکے تحریری دشائیں اس کے پیٹ سے آج بھی برآمد ہورہے ہیں، پورپ کے  
اہل علم کا یہ احسان ہے کہ انھوں نے ان قدیم تاریخی وثائقوں کے پڑھنے کو ممکن بنا دیا ہے  
حال میں مصر کے ایک قبطی فاضل "اظن زگری" نے ان ہی پرانے تاریخی  
وثائقوں میں سے چند خاص دشائیں کا یورپی زبان کے ترجموں کی مدد سے عربی میں بھی ترجمہ  
شائع کیا ہے، مصری حکومت کے "مختف" یعنی میوزیم سے مترجم کا چونکہ تلقن ہے اس  
لنے اہم چیزوں تک رسائی ان کے لئے آسان کھی، اس کتاب میں مصر کے پرانے تراشیدہ  
محبموں کی بھی بہت سی تصویریں شرکیک ہیں قدیم مصری تمدن کے تمجھنے کے لیے یہ  
کتاب منفرد معلومات پر مشتمل ہے۔  
مری خاص دلخپی کی چیز اس کتاب میں ان تاریخی وثائقوں کے بعض خاص ذریعے

میں "ممکن بنا دیا ہے" یہ اس لئے میں کہہ رہا ہوں کہ "ہیر غلیفی" یا "ہیر طبعی" ہر دن کے پڑھنے کا جو طریقہ  
مزبور فاضلتوں نے نکال لیا ہے اب اس کے متن تو شک دشی کی گنجائش کم ہی رہ گئی ہے لیکن یہ دو لینے  
کے بعد شایع جان سے پیدا کئے جاتے ہیں ان شایع کے متن بنے مکابیاں لانے کی بدعت اہم مشرقاً بیوی  
میں بوجیں کی ہے ہر دن ہے کہ اس پر تکڑائی کی جائے مگر یہ اسی دفت ممکن ہے کہ ان ہر دن کے پڑھنے  
کا سلیقہ ہم خود اپنے اندر پیدا کریں درستہ انڈھی تقید پر ہمارا جہل خود ہمیں مجبور کرتا رہے گا لوگوں کا یہ خیال کا اس  
شکم کے پر اس ہر دن کا پڑھنا کوئی جدید اقدام پر صبح نہیں ہے فتوحات کمیں میں شیخ ابن عربی نے اہرام کی  
بعض عبارتوں کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ پڑھنے والوں نے اس کا یہی مطلب بیان کیا ہے دفینہ طلبی کا خط  
صیہ کا بن خلدون نے مقدمہ میں لکھا ہے صریوں پر زمانے سے سلطہ ہے کوئی دھمہ نہیں ہو سکتی کہ اس  
(تیری بر صفو آنندہ)

اور مشتعلات ہیں، ان ہی کو اس وقت پڑیں کرنا چاہتا ہوں۔  
 یہ مصر کے پرانے کاغذ جسے ”ادراق بر دی“ کہتے ہیں اسی میں لکھے ہوئے وثائق  
 مختلف اوقات میں لوگوں کو سلے ہیں جن میں پہلا دریغہ تو وہ ہے، جو بڑی کے کاغذ کے لحافہ  
 صفات پر لکھا ہوا ہے قدیم فرعونی شہر طبیبہ جسے آج کل الاقصر کہتے ہیں اسی کے قریب  
 ایک مقبرے میں کسی مصری کسان کو یہ اور ان اس وقت ملے جب وہ اس مقبرے کی زمین  
 کھو دیتا تھا آثارِ قدیمہ سے دھپی رکھنے والے ایک فرانسیسی ناصل نے خواہ میں ان اور ان  
 کو شائع کیا اس فرانسیسی ناصل کا نام (Pensee d'Avem) پر میں داد دوں  
 تھا، بیان کیا جاتا ہے کہ سرخ اور سیاہ درشنائی سے یہ مصری مخطوطہ لکھا ہوا تھا، مصر کے  
 دو پڑانے حکیم جن میں ایک کا نام قاتی ملتا۔ اور دوسرے کا نام قاتی جتباں ہی دو فوٹ  
 کے وہ نقوشے بناتے ہیں جو ان اور ان میں درج تھے۔ مصری تاریخ کے تحقیقین نے  
 حساب کر کے اندازہ لگایا ہے کہ کم از کم پانچ ہزار سال قبل سیع کی کتب ہے اسی لیئے ہوئی  
 کیا جاتا ہے کہ دنیا کے کتب میں مخفی گناہیں اس وقت بانی جاتی ہیں ان میں سب سے  
 قدیم ترین کتاب یہی مصری مخطوطہ قرار باتستہ ہے: مخطوطہ کا قدیم مصری زبان سے  
 یورپ کی مختلف زبانوں میں زخمی ہوا شالیں رہا (Mémoires)، اور دیری (Diverses)  
 نے فرانسیسی زبان میں (موقدر ملکہ) نے (اطینی میں جمنی میں بروکش پاشا نے اور  
 انگریزی میں گن ر Gunn) نے اس کو منتقل کیا۔

(فیض الدین صفحہ ۳۷) خطب میں ان حدیث کے پڑھنے سے ان کو باز کر ہو گا اور میں تو سمجھتا ہو کہ گوید رب  
 بھی بظاہر علم کے نام سے اس کام کو کرتا ہے تکن کوئی کہہ سکتے ہے کہ پڑھنے دھان دخان کی کوشش کو ان  
 کی ان کوششوں جس دھن نہیں ہے ملے انگریزی میں یہ پڑھے۔ ”کاغذ کو اسی لئے کیا ہے میں کہ مصر کے“ اور ان پر“  
 ایک فاص نسم کے پودے کے گورے سے پا جائیں۔ جسیکہ نام پا نہ پرس تھا۔

درس اخنوط اسی سلسلہ کا وہ ہے جس کا زمانہ تین ہزار قین سو سال قبل مسح معین  
کیا گیا ہے یعنی «قدر طیبہ» ہی کے لفظ دروں کے باس اس مقام میں ملا ہے دیر سحری  
کہتے ہیں، یہ مصر کے ایک لاہر آنی نامی کی طرف منسوب ہے، کہتے ہیں کہ اپنے شاگرد  
خون سو حتب نامی کو خطاب کر کے حکیم آنی نے پیشجین کی ھیں اس مخطوط کا ترجیح بھی  
فرانسیزی زبان میں شاباس نے اور دوسری روایتی نے جرمی میں ارمن نے انگریزی میں  
پروفیسر راس بر دئے کیا ہے۔

غیر مخطوط آمن بیت میں کائن خست کی طرف منسوب ہے، کہتے ہیں کہ قدیم مصر  
کا زبردست ادب تھا، تین ہزار سال قریب سیح سمجھا جانا ہے کہ پہلی تحقیقی مرتب  
ہوتی، مسٹر بڈگ ( Prof. Beddoe ) نے انگریزی میں اس کا ترجیح کیا ہے۔

یردی کے ادراط پر ایک اور مخطوط بھی مصری آثار کے تحقیقیں کو ملا ہے لیکن سیح  
تحقیقیہ اس عہد کا نہ ہوا سکا، ہم قدامت میں اس کے بھی شہر ہیں ہے، دیوبندی حدود  
سے مختلف مزربی زبانوں میں اس کا ترجیح بھی کیا گیا ہے۔

انظرن زکری کے عربی تراجم سے مصر کے ان قدیم مخطوطات کے بعض نقوش کا جزو  
میں یہاں درج کرتا ہوں، پہلے ان کو پڑھ لیجئے۔

(۱) سیدھی راہ چلو، نہ ہو کہ تم پر انش کا عفتہ ٹوٹ ٹوٹے۔

(۲) جھگڑے میں ہست دھرمی سے بد سیر کجو، درست خدا کی سرکے مستحق بن جاؤ گے

(۳) لوگوں کے دلوں میں دہشت نہ زالو، درست خدا اپنے انتقام کی لائی سے

تمہیں پیٹے گا۔

(۴) ظلم اور زیادتی کے ذریعہ سے جس دوست کو کاکر تم جینا پا ہے ہو اور اسی

کے بیل پوستے پر اگر امیر نبنتے کی تھم کو کوشش کر دے گے، تو خدا مہاری نعمت تم سے جھین لے گا اور تم کو کنگاں بے ذا بنا جھوڑے گا۔

(۵) خدا جسے چاہتا ہے آبردار عزت سختا ہے اور جسے چاہتا ہے رسوا اور ذلیل کرتا ہے کیونکہ اسی کے ہاتھ سارے امور کی کنجیاں ہیں، خدا کے ارادے کا مقابلہ بے سود اور لا حاصل ہے۔

(۶)، اگر تم دانش مند آدمی ہو تو چاہتے کہ اپنے بیٹے کی پروردش اس ڈھنگ سے کو جس سے خدا خوش ہو۔

(۷)، خلقت کا سارا کار و باراں خدا کے ہاتھ میں ہے جو اپنی مخلوق کو چاہتا ہے

(۸)، اپنی کے بعد جب بلندی تھیں مسبر آتے، اور محابی کے بعد سرمایہ ہاتھ لگے تو جن لوگوں کے حقوق مہارے مال میں ہیں ان کو محروم کر کے اس سرمایہ کو جمع کرنے کی کوشش نہ کجیو کیونکہ اللہ کی نعمتوں کے تم امین ہو اور امین کافر میں ہے کہ جو امانت اُسے سوچی جاتے اسے ادا کرے۔

(۹)، دینی قاعدے (شرائی) اور قوانین کی خلاف درزی کرنے والا بدترین ستراء سے دور چار ہو گا۔

(۱۰)، زانی کا مال صرف بر باد ہونے کے لئے ہے، ہر زانی خدا کے اور لوگوں کے غصہ کا شکار ہوتا ہے۔ کیونکہ وہ ستریعت کا مخالف ہے اور فطرت کے قوانین کا بھی

(۱۱)، خدا سے زندگی چاہتے ہو، تو اعمال و کردار میں چاہتے کہ خدا کے لیئے اپنے آپ کو مختلف بیانوں بندگی والی نعمتی کی سمجھی ہے اس کو جا سمجھتے رہو تب خدا کی رحمت تھیڈے شامل حال ہو جائے گی، اور اپنی حیثیت عذایت سے نم کردہ دینکنے لگے ہو کیونکہ خدا کی بندگی

میں جو سُستی سے کام لیتے ہیں ان ہی کو وہ حبوب دیتا ہے۔

(۱۱) تیرا پر دردگار جن پاتوں سے ناراض ہوتا ہو، ان کو لے کر اُس کے سامنے نہ جاؤ اور اس کی بادشاہیت کے بھیوں کے ٹوٹیں میں تپڑ کر کیونکہ عقلی پرداز کے حدود سے وہ باہر میں چاہتے کہ اشتر کی دصیتوں اور فرمازوں کو اچھی طرح یاد رکھا کر دو وہ ان ہی کو اونچا کرنا ہے جو اس کی برتری کا اقرار کرتے ہیں۔

(۱۲) ہماروں کے دن خدا کے گھر میں شور و غل نہ مجاہد اپنے پروردگار سے گردگرد کر مخفی دل اور سپت آذار کے ساقہ دعا کیا کر د، دعاء کے نبیوں ہونے کی قرع اسی صورت میں زیادہ ہوتی ہے۔

(۱۳) تم سے جب کوئی مشورہ جا ہے تو کتب منزلہ رسمی خدا کی آثاری ہوتی کتابوں کے مطابق اس کو مشورہ دیا کر د۔

(۱۴) جھوٹی تھہت جس برجوڑی جائے اس کو جاہتے کہ اس ظلم کو خدا کے سامنے پیش کر دے سچی بات کے خاہر کرنے اور جھوٹ کے ملنے کا خدا نہ من ہے۔

(۱۵) سب سے بڑا آدمی دہی ہے جو حق اور سچائی کی راہوں پر گاہزن ہے اور سیدھی راہ (صراط مستقیم) پر چلا جا رہا ہے۔

(۱۶) پانی آدمی دوسرا زندگی میں آگ (روزِ نیخ) سے اپنے آپ کو سجا نہیں سکتا۔

(۱۷) انسان کے عدد دلکشی میں بدل نہیں سکتے۔

(۱۸) قناعت کا سیا ب زندگی کی واحد صفات ہے اور ہر قسم کی سجلائیوں اور نیکیوں کا سرحتیہ بھی دہی ہے۔

(۱۹) زندگی کی لذتوں کو وہ کھر سبھی کا جو اپنے آپ کو دنیا کے مشکلات ہی میں

امحکا کر سارا وقت ان ہی کے نذر کر رہا ہے ۔

(۲۱) نیکیوں اور خدا کی حمد و ستائش اور اس کے آگے سجدہ رینے والیوں ہی سے دونوں کے پاک کرنے میں کامیابی حاصل ہو سکتی ہے ۔

(۲۲) استوار اور حکم بنا داد پر اپنی زندگی کی تعمیر کو چاہئے کہ کھڑی کرو، اور کسی بلند مقصد کو سامنے رکھ کر آگے بڑھو اسی طریقہ سے پیغمبر کی اس منزل تک پہنچ سکتے ہو جو قریبین کی مستحق ہو، اور آنحضرت (ذوسری زندگی) میں بھی کسی میگر کے بنا لیئے میں اسی طریقہ سے تم کامیاب ہو سکتے ہو ریاضت کے ابرار اور فیک لوگوں کو موت کی کشن مکش اور اس کی سکرات پر بیان نہیں کر سکتی ۔

(۲۳) لوگوں کی برا نیوں کے ذکر سے اپنی زبان کو پاک رکھنے کی کوشش کر دیا اور کھر کساری برائیوں کی جڑ زبان ہی ہے بات کرنے میں اس کا لاحاظہ رکھا کر وہ کہ زبان سے ابھی ہاتھی نکلیں اور بری باتوں سے بچتے رہو کیونکہ قیامت کے دن ہر دو بات جو تمہاری زبان سے نکلی ہے تم اس سے پوچھے جاؤ گے ۔

(۲۴) اپنے والدین کے ساتھ ہر باتی کا بتاؤ کر تے رہنا، اور ڈھونڈھو ڈھونڈو کر ان باتوں کو اختیار کرنا چاہئے جو ان کے لئے بھلی بھلوں والدین کے ساتھ حسن سلوک نفع پہنچانے والے کاموں میں سب سے اچھا کام ہے اس کے قبول ہونے کی امید کہیں چاہئے، تم والدین کے ساتھ اچھا سلوک جب کرو گے تو تمہاری اولاد بھی بھی بتاؤ تمہارے ساتھ کرے گی ۔

(۲۵) ماں کو خدا نے تمہارے لئے سمح فرمادیا، پیٹ میں رکھنے اور جتنے درودوں پلانے میں تین سال تک وہ ہر طرح کی سختیوں کو برداشت کرنی ہے اور کڑیاں

تعصیل جعلی کر نہیں پالتی ہے مہاری گندگوں سے اسے گمن نہیں آتی اور مہارے پسے پانے کی محنتوں سے وہ کبھی نہیں تھکتی ایک دن کے لئے بھی نہیں چاہتی کہ بجاۓ اپنے کسی دوسرا کے سپرد یتھیں کر دے، مہارے اُستاد کی خدمت کرتی ہے اور ان کے ساتھ حسن سلوک صرف اس تھے کرتی ہے تاکہ مہاری تعلیم کی طرف پوری قومی کریں پس اب جب تم خود صاحب اولاد بن چکے ہو، چاہئے کہ ان بچوں کے ساتھ ہی برناذر کر دیجیے مہاری ماں نے مہارے ساتھ گیا یعنی، دیکھو! ایسا نہ ہو کہ مہاری ماں تم سے بگز بیٹھے، نہ ہو کہ خدا کے سامنے ہاتھ آٹھا کر مہارے لئے وہ بد عاد کرے ماں کی بد دعاء سنی جاتی ہے اور قبول ہو جاتی ہے۔

۴۶. نشے باز کے گھر میں قدم نہ رکھنا خواہ اس کی وجہ سے عزت اور بیندی ہی کی

نہیں فوج کیوں نہ ہو۔

۴۷. شراب خانوں کے کر دیجی کبھی نہ پہکنا شراب خوری کے برسے انجام سے بچنے کی یہ ایک صورت ہے، شرایی سے اسی غلطیاں صادر ہوتی ہیں جن پر ہوش میں آنے کے بعد وہ خود پچانتا ہے شرایی لوگوں کی نگاہوں میں ہمیشہ ذلیل دخوار رہتا ہے خداوس کے ساتھی جو اس کے ساتھ رکھاتے پہنچتے ہیں اور اس کی برا بیوں میں اس کے سا جھی اور شریک رہتے ہیں ان کی نظریوں میں بھی اس کی کوئی وقعت نہیں ہوتی۔

۴۸. دوسرا کے ماں کا جرانے والا کیا نہیں ڈرتا کہ اللہ اسی وقت اس کی جان کو چین لے اور اس کے ماں دہنال کو تترنگہ کر دے اس کے گھر پار کو آجائڑکر رکھدے رہے اسی وقت اس کی عزمی کو ذلیل کرتا ہے تو ریا در کھو کر اس امیر کو، خدا بھی رہوا کرے گا اس دنیا میں بھی، اور آگ کا عذاب آفرت میں بھی اس کو چکھاتے گا۔

د. ۳۳، بد کر دار سے بچتے رہنا کیونکہ بد کر دار آدمی بے دقت بھی ہوتا ہے اور خدا اور عالم لگ دشمنی کی نظر سے اس کو دیکھتے ہیں۔

د. ۳۴، خدا کی پاکی بیان کرتا رہا اور شیطان سے کذارہ۔

د. ۳۵، کار و بار یا جامد اور غیرہ میں جو تیرے شریک ہوں ان کو حساب و کتاب میں دھوکے نہ دیا کر داگا ایسا کر دے گے، تو خدا تم سے غصہ ہو جائے گا اور لوگوں میں نہارا بد دینا، بے دفانی کی شہرت ہو گی۔

د. ۳۶، جو کچھ ہمارے دل میں ہو دھوکہ دینے کے لئے لوگوں کے سامنے اس کے برلنکس اپنے اپ کو بیٹھنے کیا کر دا پنے ظاہر کو باطن کے مطابق رکھنے کی کوشش کر دے ادا کر کوہکہ جھوٹ بولنے والے مکار دھوکہ باز کر خدا غصہ اور غصب کی نظر سے دیکھلے۔

د. ۳۷، حلال ذریعہ سے حاصل کیا ہو ایک جب جرام کے ہزار سے کہیں بہرے ہے د. ۳۸، مال کی محبت میں سراسیگی نضول ہے کیونکہ وزی تو نہیں ہوئی ہے مال کو شخص کو دہی ملتا ہے جو اس کا حصہ ہے۔

د. ۳۹، مال اندوزی ہی کو اپنا سب سے بڑا مقصود اور اپنی کوشش کا محور بنانا کیوں نہ کردار ہے چاہتا ہے دیتا ہے۔

د. ۴۰، ایسا امیر جو محتاج کو پیٹ بھر کر انکھلانا ہے خدا کو خوش کرتا ہے کیونکہ امیر کو خدا نے اپنی ختوں کا صرف امین بنایا ہے۔

د. ۴۱، عزیب آدمی کو جو دیتا ہے وہ خدا کو دے رہا ہے۔

د. ۴۲، نیک آدمی اپنی آخرت درنے کے بعد کی زندگی کو باوکرتا رہتا ہے۔

د. ۴۳، بہشت ان بھی لوگوں کے لئے تباہ کی گئی ہے جو عزیب آدمی کے لئے

فرمانیاں کرتا ہے۔

داب، ہر اس راستھے سے دور رہنا، جو شیطان سے تم کو زدیک کرتا ہو۔

(۲۶) یعنی نامیاں اور حرام ہیں ان کا ارادہ بھی کبھی کیونکہ دوسرا سے عالم میں پہنچنے

حتّم کو تم کھو دے گے۔

(۲۷)، کامیابی اور سعادت و اقبال صرف یہ ہے کہ آدمی حسبم کو باتا رہے ملکی  
حقیقی اقبال مندی یہ ہے کہ درجہ کو اس کی خواک پہنچانی ہے۔

(۲۸)، سرباہی کھا کرنے کی دھن میں نہ فکرو، تم کی باتی مدد کر انجام کن شکلوں  
میں نہ تھارے سامنے آنے والا ہے دیا درکھو، کعن قریب اس سرباہی کو حمید کر کہل دے  
اور دوسرا سے اس سے چین کریں گے۔

(۲۹)، یہ کار لوگوں سے نہ بات چیت کرنی چاہئے اور نہ کسی قسم کا کوئی کار دبار  
دیکھو! لوگوں کو فریب میں مبتلا نہ کیا کر درود نہ تم کو بھی لوگ دعوے کے دیں گے  
(۳۰)، گھر میں مخش اور بڑی باتیں زبان پر نہ لایا کر دیا درکھو کہ لمبارے گھر والے  
لمباری پسروی کریں گے، غذبۃ الحنی پیٹھی پیچے کسی کی بُرا تی نہ کرو۔

(۳۱)، اپنے بھائی کی عورت کو ارادہ نہ گھورو، جو ایسا کرتا ہے وہ ایک قسم  
کا کھبڑیا ہے۔

(۳۲)، کسی کو دکھنے دو، خواہ ساری دنیا ہی نہیں کیوں نہیں رہی ہو۔

(۳۳)، عزیب آدمی کو مالی مدد سے محروم نہ رکھو مرثی کے بعد اسی کی وجہ سے  
تم رحم کے مستحق ہو گے۔

بردی بابا سپرس پورے کے گورے کے کاغذ کے ان قدیم مخطوطات سے

د. ۳۰، بد کر دار سے بچنے رہتا کیونکہ بد کر دار آدمی ہے وقوف بھی ہوتا ہے اور خدا  
اور عالم لوگ دشمنی کی نظر سے اس کو دیکھتے ہیں۔

د. ۳۱، خدا کی پاکی یہاں کرتا رہ اور شیطان سے اکذارہ۔

د. ۳۲، کار دبار یا جاندید و غیرہ میں جو تیرے شریک ہوں ان کو حساب و کتاب  
میں دھوکے نہ دیا کر داگرا بیا کر دے گے، تو خدا تم سے غصہ ہو جاتے گا اور لوگوں میں تھاری  
بد دناتی، جے دفعتی کی شہرت ہو گی۔

د. ۳۳، جو کچھ تھا رے مل میں ہو دھوکہ دینے کے لئے لوگوں کے سامنے اس  
کے برعکس اپنے آپ کر بیٹھ کیا کر دا پنے ظاہر کو باطن کے مطابن رکھنے کی کوشش کر د  
یا درکھوکھ جھوٹ بولنے والے مکار دھوکہ باز کو خدا غصہ اور غصب کی نظر سے دیکھلے  
د. ۳۴، خلاں ذریعہ سے حاصل کیا ہو ایک جب جہنم کے ہزار سے کہیں بہڑے  
د. ۳۵، مال کی محبت میں سراسیگی فضول ہے کیونکہ وزی تو منڈی ہوئی ہے اس  
ہر شخص کو دیکھا ہے جو اس کا حق ہے۔

د. ۳۶، مال اندوزی ہی کو اپنا سب سے بُرا مقصود اور اپنی کوشش کا محور بنانا  
کیونکہ خدا ہے جاہتا ہے دیتا ہے۔

د. ۳۷، ایسا امیر جو محتاج کو پیٹ بکھانا کھلاتا ہے خدا کو خوش کرتا ہے کیونکہ امیر  
کو خدا نے اپنی ختوں کا صرف امین بنایا ہے۔

د. ۳۸، غریب آدمی کو جو دیتا ہے وہ خدا کو دے رہا ہے۔

د. ۳۹، نیک آدمی اپنی آخرت رہنے کے بعد کی زندگی کو باد کرتا رہتا ہے

د. ۴۰، بہشت ان بھی لوگوں کے لئے نیا کی گئی ہے جو غریب آدمی کے لئے

فرماتیاں کرتا ہے۔

(۱۴) ہر اس راستہ سے دور رہنا، جو شیطان سے تم کو نہ کیک کرتا ہو۔

(۱۵) عرباتیں ناجائز اور حرام ہیں ان کا ارادہ بھی نہ کبھی کیونکہ درسرے عالم میں پئنے حصتے کو تم کھو دے گے۔

(۱۶) کامیابی اور سعادت و اقبال صرف یہ نہیں ہے کہ آدمی حسیم کو بانٹا رہے بلکہ حقیقی اقبال مندی یہ ہے کہ درج کو اس کی خواہ بخوبی جانتے۔

(۱۷) سرمایہ اکٹھا کرنے کی دھن میں نہ لگو، تم کی جانتے ہو کہ اس خام کن شکلوں میں تمہارے ساتھ آتے والا ہے دیا درکھو، کعن قریب اس سرمایہ کو چھینڈ کر کمپل دے اور درسرے اس سے چین کریں گے۔

(۱۸) پیداوار لوگوں سے نہ بات چیت کرنی جائیے اور نہ کسی قسم کا کوئی کاروبار دیکھو؛ لوگوں کو فریب میں بیٹھا کر کیا کر درور نہ تم کو بھی لوگ دعوے کے دینے گے دیے ہے، گھر میں نخش اور بڑی باشی زبان پر نہ لایا کر دا یاد رکھو کہ تمہارے گھروں کے تمہاری پیر دی کریں گے، غببست حقیقی پیشو پیچھے کسی کی بُرا تی نہ کرو۔

(۱۹) اپنے بھائی کی عورت کو ارادہ نہ گھورو، جو ایسا کرتا ہے وہ ایک قسم کا ہمیڑا ہے۔

(۲۰) کسی کو دکھنے دو، خواہ ساری دنیا ہی نہیں کیوں نہ مل رہی ہو۔

(۲۱) عزیب آدمی کو مالی مدد سے محروم نہ رکھو مرنے کے بعد اسی کی وجہ سے تم رحم کے مستحق ہو گے۔

بردی با پا سپرس پودے کے گودے کے کاغذ کے ان قدیم مخطوطات سے

صرف پچاس نفروں کا انتخاب ترجیب کے لئے میں نے کہا، کو شش گی گئی ہے کہ سادہ نفطوں میں ہر نفرے کا لفظی ترجیب پیش کر دیا جائے "الظرن زکری" نے ہر اس موقع پر جماں آپ کو "خدا" کا لفظ اس مقام کیا ہے جہاں تک مرا خیال ہے "الله" کا یہ لفظ کسی "قدیم مصری" لفظ کا ترجیب ہے جس کا معنی وہ ہے جو عربی زبان کے لفظ "الله" سے سمجھا جاتا ہے۔

کچھ بھی ہو یہ پچاس نفرے میں جن کی تاریخ آج سے پانچ ماہ سے سات ہزار بیس تک ہوتی ہے لیکن اس سے کبی زیادہ گہری بات سوچنے کی یہ ہے کہ خدا اور خدا کی نازل کی لہاظن زکری تے دیانت المصریین بینی مصریوں کے مذہب کے نام سے اسی کتاب میں ایک منقول باب لکھا ہے جس میں الحند نے دعویٰ کیا ہے کہ قدیم خطوط ان بوی مفردوں اور بپانے شہر کے الحندروں سے آج کل برآمد ہو رہے ہیں ان سے روز بروز یعنی بیجنچ سے بخوبی تر ہوتا چلا جاتا ہے لایتھ امصر والوں کا مذہب توحیدی تھا وہ مرنس کے بعد دوسرا زندگی کے لئے تائل نئے جنت و دزخ کو بھی مانتے تھے لیکن بعد کو جیسے جیسے خوفناک تدن کا زرد رہا فاقہ کائنات کے مختلف اسلام و صفات کو استغفاری وجود عطا کیا جس سے مصری ناٹھ یعنی تین خداوں والا عقیدہ پیدا ہوا یعنی اموں دمودت و خونسوہ سمجھنے والی بات ہے جو ہندوستان کی فوجیں تھیں باہم فربہا۔ دشمن۔ شیو نے تنبیث کا قابل اختیار کر دیا تھا انہی کا بیان ہے کہ علاوہ اس کے مصری اپنے آباد جہاد کی روتوں کو بھی پر بننے لگے ان کے ایک دینا کا نام اوم تباہے ہوئے لکھا ہے کہ اسی کا لفظ اتم بھی ملتا ہے اور بہ آدم کے لفظ کی ایک صورت ہے ہندوستان میں بھی آتا اور جہا آتا کے لفاظ، اسی مصری لفظ ازم یا اتم سے ملنے بلتے ہیں کیا تعجب ہے کہ ان کی اصل بھی آدم ہی ہو دکات سے بدیں جاؤ پہلی بار نبڑا کا نام دستور ہے کہ دوسرے قریب الخرج حدف ہیں اخن نے یہ بھی لکھا ہے کہ خالق عالم کے متعاقن صدروں میں سرسرع کا لفظ کی سمعن تھا جو شاہزاد راعی درکھوا (اللہ) کی ایک شکل ہو رائے یعنی بادشاہ اب بھی ہندوستان میں مردی ہے دوسرا نام اموں ہے جس کے متنہ دیدہ "بیان" کیا ہے ایک اور لفظ "نور" یعنی مصریوں میں ملتا ہے جس سے مراد اللہ یعنی نعمت ہے۔

بھوئی کتابوں، نیکی اور بدی، مرنسے کے بعد ان کے نتائج کا ظہور یہ شکل بہشتِ در درخ خ  
اور وہ ساری باتیں جن کا ذکر ان فقرہ میں کیا گیا ہے ان کے ذکر میں جو بے ساختہ  
پن پایا جاتا ہے اور بیان میں ایسا لب دیکھ اخیار کیا گیا ہے کہ گواستھے والے سوراخ طور پر  
ان باقتوں کو مانتے چلے آ رہے ہیں ہر ایک کی جانی بوجی باتیں ہیں اس حیثیت سے اگر غور  
کیا جائے اور سوچا جائے کہ لئنی طویل تربیت کے بعد عوام میں اس قسم کی ذہنیت پیدا ہوئی  
ہے تو میں خال کرنا ہوں کہ ان مصری عقائد کے متعلق ماننا پڑے گا کہ ان کی عمر نذکرہ بالامت  
سے بھی کمی نیادہ طویل ہے اور اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ قرآن نے یہ سوال اٹھا کر یعنی

أَنَّمَا يَرَى بَرْبَرًا لِّقَوْلِ أَمَّا جَاءَتْهُمْ

كَيْا بَاتٌ كَوَدْ سُرْبَتْهُ نَهْيٌ يَا أَنَّكَ

مَانَهُ أَيْتَ أَبَا تَهْمَهُ الْأَوَّلَيْنَ

(المومنون) کے پاس نہیں آئی تھی ۔

جو باب میں کبھی اس راز کا افشا کرتا ہے خلا فرمائا گیا ہے

لَقَدْ رَأَيْنَا لَهُمُ الْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ

بَمِنْ أَنْ كَلَّتْ بَاتٍ بَاتٌ كَوَدْ رَسْتَهُ جَلَّ آنَتْ تَكَ

تَيْذَكُرُ ذِيْنَ (القصص) وہ چونکہ رہیں ۔

اسی بنیاد پر قرآنی تعلیمات کو بجا کے کسی "جدید نظام حیات" کے بار بار دہرا دہرا کر کھی

لَعَلَّ هَذَا لِنَّكِي أَصْحَحُتْ أَلَادِلَتِي (یقیناً یہی بنی کری شک رشبہ کے چھپی نتا بون

میں بھی ہے ۔ (الاعلی)

کھی

أَدْرَقْنَيْنِي مُتَبَرِّأُ الْأَدَلَدِينَ

میں نہما ۔

لہ اسی رسول و مجدد رسولِ عامِ مفترضی کتابوں میں اس آیت کا یہ مطلب آپ کو مل جائے گا ۔

وغیرہ الفاظ سے اسی حقیقت کو وہ ذہن نشین کرتا چاہتا ہے کہ پہلی انسانی کی زندگی کا پڑانا اور قدیم زین دستور ہے یہ آئین حیات کا حاج وحی کو بھی عطا ہوا تھا اور اپریسیم کو بھی موسیٰ کو بھی اور علیٰ کو بھی بلکہ سارے "البیتیں" کو اب پڑھنے قرآن میں آپ کو یہ چیزیں طبقی طلبی جائے گی سورۃ الانعام میں اُس نے پیغمبروں کی طوبی فہرست دے کر اور یہ بتاتے ہوئے کہ اس فہرست میں جن لوگوں کا نام نیا گیا ہے وہ ہوں یا جو ان سے پہلے گذرے یا ان کے بعد آئے، ان میں نسلی تعلق ہو، یا بُرَّت و رُسَالت کی اخوت کا فرض ہو، الزمن سارے جہاں کے پیغمبروں کو فدا کی طرف سے جو راہ ننانی اور ہدایت عطا ہوئی تھی اسی کی طرف اشارہ کر کے خود صاحب قرآن محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم دیا گیا ہے

أَوْلَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ  
يُبَهِّدُ أَهْمَّ أَفْتَدِهُ دَلَالَ حَامٌ

یہ دو لوگ ہیں جن کی خدائی راہ ننانی کی پس  
جا ہے کہ ان ہی کی راہ ننانیوں کی تمہی پیرید کو  
ظاہر ہے جس امرت کے پیغمبر ہی سے ہے مطالبہ کیا گیا ہو دی امرت اس کے سوا اور  
کہا سمجھ سکتی ہے اور یہی اس کو سمجھا یا کبھی گیا ہے کہ قرآن کی شکل میں جس دین کا دستور اس  
کو عطا کیا گیا ہے پر کوئی نیا دین اور قدید نہ ہے، یا انوکھا دھرم نہیں ہے بلکہ  
وہی قدیم سور دنی دین ہے جس کی تعلیم جو آدم کی اولاد کو زمین کے اس کرے پر آباد ہوئے  
کے ساتھ ہی سلسیں ملتی رہی ہے اسی طرح ٹھنی رہی ہے جیسے ہوا، باقی عور دشی وغیرہ  
صیبی چیزیں ان تقاضوں کی تکمیل کے لئے قدرت ہی کی طرف سے جھیا کی گئی تھیں جن  
کا دوسرا جاندار پیغمبروں کے ساتھ اتنے بھی محتاج بھا، مشہور قرآنی آیت  
إِنَّ الَّذِي يُنَزِّلُ عِنْدَ اللَّهِ الْأُبُسْلَامَ قطعاً راہ الدین یعنی آئینی زندگی، جو افراد کے

حضرت سے ملا وہ "الاسلام" ہے  
(آل عمران)

اس میں کبھی نقطاً کوئی ایسا لفظ نہیں ہے جس سے معلوم ہوتا ہو کہ پہلے آدمی کے عینے کا  
وستور خدا کے حضور سے کسی اور فکل میں ملا تھا اور اب بجاۓ اس کے کوئی نیادیں اللہ  
کے نام سے لوگوں کو دیا جا رہا ہے ملکی عصاف اور واضح مطلب اس کا یہی ہے اور یہی بننا  
یعنی چاہتے ہے کہ "الاسلام" یہی وہ دین ہے جو خدا کے حضور سے عطا کیا گیا اور اسی دین  
کی پابندی کا مطالبہ ہر زمانے میں ان لوگوں سے کیا گیا جگات ان بن کر دنیا میں آتے۔  
مسلم با عامہ بہمنی محادرے کے رد سے مسلمان آدم کی اولاد کے ان ہی افزاد کا نام ہے  
جہوں نے اپنے اسی موروثی، فدیم دین "الاسلام" کے بالینے میں کامیابی حاصل کی ہے  
اسی طرح ہر وہ شخص جو اس زمین پر آدمی بن کر پیدا ہونے کے باوجود اس "قدرتی آئین"  
کے مطابق زندگی سبر کرنے سے بھڑک رہا ہے یقین ہے کہ درحقیقت اپنے آباء و اجداد  
کے صحیح دین اور دھرم سے وہ بھڑک رہا ہے، اور یہ عجیب بات ہے کہ بھڑکنے کی وجہ  
اپنے زدیک بھی ہٹھراتے ہوتے ہے کہ اسلام کو فیبول کر کے اپنے باپ دادوں کے  
قدیم دین بادھرم سے دہ دور ہو جائے گا۔ یا للعجیب۔

آخر صحریٰ کے باشندہ دل کو دیکھنے ہزارہا سال کے پرانے دنائق کے جنڈوں  
آپ کے سامنے پیش کئے گئے ہیں ان کا پڑھنے والا اس کے سوا اور کیا سمجھ سکتا ہے

لہ خدا جانتے کیجئے والوں نے یہ کیسے سمجھ دیا ہے۔ میں پوچھا ہوں کہ جن عیاشیوں نے اسلام قبول کر دیا  
کیا وہ حضرت علیہ السلام سے الگ ہو گئے یا مسلمان ہونے والے بھروسی حضرت مولیٰ علیہ السلام کی  
خطبتوں اور امام کوہل سے نکال مجیئے ہیں قرآن دنیا کے ذاہب اور ذاہب کے داعین سے بجاۓ  
تکذیب کے جب تھوڑے بن کا تعلق رکھتا ہے تو اس فہم کے بے منی و سوسوں کو بخیزنا دیتی اور زنا نہیں  
کے اور کیا سمجھا جاتے۔ ۱۲

ک مھر دلے آج سے ہزار ہا سال پیش تر جنہے ان ہی باتوں کو مانتے تھے جن کی قرآن تعلیم دے رہا ہے نہ صرف اصولی اور اساسی چیزیں جن کا مبدع اور معادیا بالفاظِ دُوچھے خدا اور آخرت، واقعی نیکی دیدی کے قوانین سے تعلق ہے بلکہ اسی باتیں خلا مسکرات (نشہ پیدا کرنے والی چیزیں) آپ دیکھ رہے ہیں کہ مصعر کے اہل علم و فضل اپنی قوم کو ان کے استعمال سے کیا تھیک اسی لب پر ہم میں رذک رہے تھے، جس طرزِ داندرا میں آج مسلمانوں کے مولوی اور صوفی یا علماء مشائخ ان کو منع کرتے ہیں عورتوں کے متعلق یورپ کی تہذیب بجدید نے تو یہ کھلیانا شرعاً کیا ہے کہ پیدا ہی کی گئی ہی وہ اس لئے کہ مرد کو جس عذر کا ان کو گھورنے کا موقع سکتا ہو محروم اور غیر محروم کی تمیز کیتے بغیر ان کو گھورنا ہی پڑا جائے، انسانیت کی تکمیل ہی اس پر موقوف ہے کہ مردوں کا کوئی نعمجع، ان کی کوئی خاصی وجہ انسانی کے اس نازک ترین حشمت کی ملبوہ آرامیوں سے خالی نہ ہو، مگر مصعر کے عہدِ قدر یہ میں مخرب کی تہذیب بجدید کے اُسی کامل انسان کو آپ دیکھ کچے کر جائے اُدمی کے کھیڑیر یا الھیرایا جانا تھا۔

بہر حال یہ دی کے یہ کاغذات اتفاقاً مل گئے ہیں اور ان میں سے بھی صرف جندہ عز دری فخر دل کا میں نے ترجمہ کیا ہے، درہ صفویوں کے قدیم دین کے سارے وثائق اگر مل جاتے تو کون کہہ سکتا ہے کہ قرآنی تعلیمات کے جز بیات نہ ان میں نہیں مل سکتے تھے بلکہ جو کچھ مل چکا ہے میں تو یہ کہہ سکتا ہوں کہ ان میں بھی صراحتہ نہ سہی اشارہ بہت سی چیزیں کم از کم مجھے اسی دکھائی دینی ہیں کہ سنی انسانی کے دین کی نازدہ زین قرآنی شکل میں اور مصعر کے اس قدیم ترین دین میں ذری کرنا شکل معلوم ہوتا ہے میرا تو خیال ہے جن پہکاں فخر دل کا ترجمہ آپ کے سامنے پیش کیا گیا ہے اگر شرعاً ہی میں ان کے متعلق

یہ بتانہ دیا جائے مصیر کے پرانے کھنڈوں سے پانچ چھوٹے بزار سال پیشیز کے جو کاغذات برآمد ہوئے ہیں ان ہی سے یہ فقرے نقل کئے گئے ہیں تو میں یقین کرنا ہوں کہ پڑھنے والے شاید یہی سمجھتے کہ شیخ سعدی یا عاصمین واعظ کا شفیعی یا عطار درستی و غیرہ مدارزوں کے بعد بزرگوں کی کتابوں سے یہ چیزیں نقل کی گئی ہیں اب امتحان لے کر دیکھئے یہ بتائے بنیزیر کو ان کی اصل کیا ہے کسی کو سنا یتے اور پوچھئے کہ یہ کس کا کلام ہو سکتا ہے؟ میں تو یہی سمجھتا ہوں کہ سننے کے ساتھ کہنے والے یہی کہیں کے مسلمانوں کے کسی عالم یا صوفی کے یہ اقوال ہیں یہی تھیں بلکہ عہد فراعنہ کی مصری تاریخ سے معلوم ہوتا ہے کہ آج سے ہزار ہا سال پیشتر قوان کے دین کی دہی اذیت بھی ہیں کا پتہ مذکورہ ہلا افریدوں کے مبنی سے چلتا ہے لیکن جوں جوں وہ آگے پڑھنے پڑے گئے تو ایک طرف ان کا تعمیری ذوق، عام علوم و فنون میں انہاں بھی اسی نسبت سے بڑھتا چلا گیا اُب اور اور دی کی ختنی میں اس حد تک وہ پہنچ گئے ہے کہ موت قوان کے بیس کی بات نہیں لیکن مرنے کے بعد یہ نہ اور گفتے سے لاشوں کو سچا لیتے میں وہ کامیاب ہو چھے نہیں، پھر کڑی اور مختلف قسم کی دھاقوں سے انسانوں اور حوالوں کی مورثتوں کے راستے میں ان کی پا بکھرستیاں آج بھی دنیا کو شمشدر بناتے ہوئے ہیں فرمی قوت میں ترقی کے اس نقطے تک پہنچ چکے ہئے کہ اس زمانے میں دنیا کا جو قابلِ لحاظ حصہ تھا، اس کو دیکھ کر پکے تھے، اندرن تکری نے لکھا ہے۔

”کشورِ کشانی میں ان کا دارہ اس حد تک دیسیں ہو چکا تھا کہ ایک طرف شام ولبان  
میں ان کے چھنڈے لہار ہے تھے اور دوسری طرف فرات کے مشرقی ساحل تک  
گھنٹے ہوتے چلے گئے، شمال میں فلسطین تک اور جنوب میں سودان تک ان کے مقبروں نات

میں شرکیک ہو چکا تھا۔“

انظرنے اسی کے بعد لکھا ہے

”اُہذہ اشہر بلاد العالم الحالمی کاٹ اس زمانے میں یہی علاقے دنیا کے خبر بر معزوفہ فی ذلک المان ص ۲۳۴ مقامات تھے۔

مگر جہاں یہ سب کچھ ہور باتھا دی دوسری طرف بند بوج رکھتے رکھتے اور ڈھلنکتے ہوئے مصر کے بھی یا شندے آخر میں پرندگی کے جس دینی قابل پراصرار کرنے لگے اس کی نصیر رانظرن ہی نے ان العاظات میں کھینچی ہے یہ لکھنے کے بعد کہ ”فروعت کی حکومت کے آخری درد میں اس زمانے تک جب ردنیوں نے مھر کو اپنے امباڑیں شرکیک کر دیا تھا۔“

یہ حالت ہو گئی تھی کہ

”پرندوں اور پھیلیوں، سانپوں، مگر محبوبوں، لمبسوں، بلبوں، کنوں اور مینڈھوں تک کو وہ پوچھ رہے تھے۔

وہی لکھنے میں کہ

”اپنے ان مقدس معبودوں کی تجیظ کرتے دینی جن دواویں کی دم سے لاغر نہیں سترنی تھی انہی کو بھر کر می بناتے تھے، اور بڑے ترک واختشام سے ان دیوتاؤں کو دہ دفن کرتے تھے،“ ص ۲۳۵

(بابی آئندہ)

# ابوالمعظم نواب سراج الدین احمد خاں سائل

(از جناب مولوی حفیظ الرحمن صاحب داصفہ ہے)

(۴)

لوہار دی لوہار دی کی جھوٹی سی نیم ختار ریاست پنجاب کے گوشے جنوب مشرق میں واقع ہے صاحب کشندزدی اس کے پلشکل ایجنت میں لارڈ لیک نے نواب احمد خاں فاٹ کو لٹھائے میں جو سن عطا کی تھی اس کی رد سے یہ ریاست بطور دوام نواب صاحب کے خاندان کو اس شرط پر عطا ہوئی کہ عند الطلب سرکار کو دوسوار دیں۔ ان کو اپنی رعایا پر دیوانی دو فبداری کے کامل اختیارات حاصل ہیں۔ مگر سزا نے موت کے لئے صاحب کشندزدی کا متفق ہوتا ہزوری ہے۔ اس ریاست کا رقمہ دو نسواں سی میل مریع ہے۔ آبادی ۲۰ ہزار کے قریب ہے آمدی نقریہ ۲۵ ہزار روپیہ سالانہ ہے یہ ریاست کھوڑی سی فوج بھی رکھتی ہے اس کی ایک حد پر بیکانیر اور جیبور کی ریاستیں میں اور دوسری سرحد پر جنید اور حصادر ہیں۔ لوہار دی کا قریبی استیشن بھوپال ہے جو اس سے ۵ میل کے فاصلے پر یا تو فیروز پور لائن پر واقع ہے۔

اس ریاست کو ۲ عدد توب کی اجازت ہے نواب کی ذاتی سلامی ۹ ضرب توب سے دی جاتی ہے۔ نواب شمس الدین احمد خاں کے بعد ریاست لوہار دی نواب امین الدین خاں کے پردیگی میں ان کا انتقال ہوا اور مہروی میں درگاہ حضرت خاچیہ

لہ تر عجب پنجاب حسین

قطب الدین نجتیار کا کی کے فریب جو نواب علاء الدین کی اہم راٹر ہے جس کو اب مندل خان  
کہتے ہیں اس میں دفن کئے گئے (اسی مگر اب استاد مردم حضرت سائل کا مزار ہے)  
نواب امین الدین احمد خاں کے بعد ان کے صاحبزادے نواب علاء الدین احمد خاں  
علاء الدین جانشین ہوئے ان کا انتقال ۱۸۷۸ء میں ہوا تو ان کے صاحبزادے نواب سر  
امیر الدین احمد خاں عرف فرج مرتضیٰ جانشین ہوتے۔ ان کے بعد ان کے صاحبزادے  
نواب بااعز الدین احمد خاں عرف اعظم مرتضیٰ جانشین ہوتے۔ اور اب اعظم مرتضیٰ کے صاحبزادے  
نواب امین الدین احمد خاں نامی موجودہ و آخری زبانہ واسطے لوہارہ ہیں۔  
۱۹۵۶ء کے پہنچ کی رو سے ریاست لوہارہ کی آمدی سائیں چار لاکھ روپیے  
ہوتی ہیں۔

دریگست ۱۹۵۶ء کو مندوست ان لذاد ہوا۔ تو قومی حکومت نے ریاستوں کو  
توڑکر بعض ریاستوں کو صوبوں میں شان کر دیا اور بعض ریاستوں کی یونین بادی بیریا  
بھی اسی ضمن میں ختم ہوئی۔

نواب امین الدین احمد خاں اور ان کے فرزند نواب علاء الدین احمد خاں - نواب  
علاء الدین احمد خاں اور ان کے فرزند نواب تہباں الدین احمد خاں ناقب د مجید حضرت  
سائل، سے مرتضیٰ غائب کے ہایث خشکوار اور دوستہ تعلقات تھے علاء الدین احمد خاں  
علاء تخلص کرتے تھے۔ ضیاء الدین احمد خاں اردو میں رخشنان اور فارسی میں ضیر غلص  
کرنے سے یہ دونوں بھائی مرتضیٰ غائب کے شاگرد غاصن تھے۔ مرتضیٰ غائب کے خطوط کا  
بیشتر حصہ ان حضرات کے ناموں سے بھرا ہوا ہے علاقی کا ذکر ایک مردمہ شعر میں ہی موجود ہے  
لہ تاریخ رو سائے بخارب تک مولانا اظہر الباری برداشت نواب علاء الدین احمد خاں بن نواب اعزاں الدین احمد خاں  
مردمہ دالی لوہارہ

محب سے غالب پر علائی نی غزل لکھوائی ایک بیدار گر رنج فشنزا احمد سہی  
نواب صنیاع الدین احمد خاں امزا خالب سے تمذیر کھتے کھتے اور ان کے خلیفہ اول تھے خوا  
 صاحب موصوف کی شادی اپنی چنان ادباں سے ہوتی تھی جن کا نام تھا حاجی سعیم بنت  
قدرت الشریف فیروز بن شرف الدولہ قاسم جان۔ حاجی سعیم کا انتقال ۱۳۱۲ھ میں ہوا۔  
 ہر ولی میں اسی صندل خانہ میں مدفون ہیں جہاں حضرت سائل اور نواب صنیاع الدین احمد  
 اور نواب امین الدین احمد خاں مدفون ہیں۔ نواب صاحب موصوف روسائے شاہ جہان کے  
 میں نہایت ذی اقتدار اور بار سو خالی درجے کے سخن فہم سخن سچ اور تاریخی معلومات  
 کا سرحد پہ مانے جاتے تھے جو سے غور اور باپنہ و خستہ رہیں تھے۔ قطب نظر کمال شاعری اور  
 الشاعر پردازی کے تاریخ، جزا فہم، علم انساب، علم اسراء رجال، سخین نفات اور حیرل  
 انفورمیشن (معلومات عامہ) میں اپنا نظریہ رکھتے تھے اگرچہ الفہرست فنون منکورہ میں  
 کوئی مستقل نہیں بیٹھا تھا لیکن اکثر مذکورین ان سے مدد لیتے تھے اور جو مشکل میں  
 آتی تھی اس میں ان سے مشورہ لیتے تھے خصوصاً ایسا یہ صاحب نے جو ہندوستان کی  
 تاریخ کی تبلیغ میں لکھی ہے اس کی تائیف درتبہ میں نواب محمد وحنش نے بے انتہا مدد  
 پہنچائی تھی جس کا مصنفت نے اپنی کتاب کے دیباچے میں خود اعتراف کیا ہے۔  
 نواب صاحب کی عمر اس وقت، بر س کی تھی جبکہ ان کے والد نواب احمد خاں  
 کا انتقال ہوا۔ والدہ ماجدہ اور برادر معظم نواب امین الدین احمد خاں کی سرپرستی میں تعلیم  
 درتبہ بیت ہوئی۔  
تفسیر و حدیث مولوی کریم الشژہ شاگرد حضرت شاہ عبد القادر رحمہ اللہ سے  
 نہ مختار جا دید و یادگار غالب

پڑھی۔ ادب و فقہ مفتی صدر الدین آزر دہ شاگرد حضرت شاہ عبدالعزیز رحمہ اللہ علیہ اور منطق و فلسفہ مولانا فضل حق خیر آبادی سے پڑھا۔ فارسی میں مرزا غالب سے استفادہ کیا۔

انہیں کہ فذاب صاحب کا مجموعہ کلام ہنگامہ شہر میں منتشر ہو گیا۔ انہیں ہونے کے بعد کچھ پرانے پر جو اور سخن شدہ سوچات سے اور کچھ عانت پر نور دیکر قلبند کیا گیا۔ جس کو ”صعیفہ زریں“ کے نام سے ان کے چھوٹے صاحبزادے فذاب احمد سعید فاٹ مرحوم اکثر اسٹنٹ کشزد آزری محض روپ دہی نے ۱۹۱۷ء میں شائع کیا۔

حضرت مفتی صدر الدین صاحب آزر دہ اور مولانا فضل حق خیر آبادی اور مرزا غالب اگرچہ فذاب صنیا و الدین احمد خاں کے اساتذہ میں تھے مگر ان سے دوستانہ اور سہم حلیسی کے مراسم بھی تھے۔ مولوی فضل حق صاحب شہر کے ہنگامہ کے ذوبھنے کے بعد برداام بناوات گز فدار کر کے زنگون بھیج دیئے گئے تھے اور وہیں ان کا انتقال ہوا۔ فذاب صاحب موصوف نے ان کی تاریخ دفاتر کی۔ ”فضل حق مرد“ اور اسی سنہ میں زنگون میں بیادر شاہ کا انتقال ہوا فذاب صاحب نے مادہ تاریخ کہا ”خلد خوابگاہی“۔

”صعیفہ زریں“ دینی مجموعہ کلام نیر رخشاں، پر جاپ سائل نے بھی قلمہ تاریخ طباعت کیا ہے جو اس کے آخر میں شامل ہے

تقریباً ۱۸۵۸ء میں فذاب صاحب موصوف نے دہلی کی انتار قدمیہ کی سوسائٹی میں ایک لکھر دیا تھا جس میں انہوں نے مارکنجی راقفات سے یہ ثابت کیا تھا کہ قطب مبارک مسلمانوں کا ہی بنا یا ہوا ہے اور لکھر کے خالصے پر کہا کہ اس سے زیادہ فوی ثبوت اور کوئی مبین

نہیں کیا جا سکتا کہ ان لوگوں کے مردے خود آٹھ کھڑے ہوں اور اپنے کام کی خود تصدیق کریں۔

جونکہ واب مددوح اہل کمال ہو سنگی وجہ سے اہل کمال کے ہاشمی نخے اور خصوصیت سے غالباً سے ان کا خاص نعلقہ تھا۔ انگی پچار داد بہن امراء بیگم مرزا غالب سے منسوب تھیں وہ فارسی اور اردو و فارسی زبانوں میں تکریسنگ کرتے تھے۔ لگر زیادہ تر فارسی تظمی و نثر لکھتے تھے۔ اور مرزا کے قدم بقدم چلتے تھے۔ مرزا نے پاک قصیدہ نہایت بلین و لطیف نواب مددوح کی شان میں لکھا ہے اور جس میں ان کے انتاد ہوئے پر فخر کیا ہے اس کے کچھ اشعار مختلف مقامات سے النقاۃ کر کے یہاں لکھے جاتے ہیں :-

صد آفاب توں ساضتن بباز کچپہ رذرا کہ بود رضیائے نیشن میں

من آسمانم واد مہر فوز گسترن میں سپہر زایں مہر عالمے دگراست

من آں سپہر کہ واکم جنا نکہ مہر راہ منم خزینہ راز او در خز میسہ راز

ضیائے دین محمد کھیں برادر من بدین و دانش ددولت یگانہ آفاق

لعم کھترہ از روئے رتبہ مہتر من بہر دل پر برا در دھرم نہ بعقوبہم

کہ پور خوشیں بود دستان و دل بین من خی سراتے ذا میں فواتے رانا زم

بناد ہم نفس من بہ شور ہم سرمن یہ نکتہ شیوه شاگرد من بہ من ماناست

صنم بصورت خودی تاسند آزاد من اگر ہباد است ارس طو و من فلا طو نم

بود رہ پایا ارس طوئے من سکندر میں زمین کوئے مراد سماں کند ہر صبح

طلوع نیز رویں زطرف منظر من اگر شوم پہشل آئشے شرارہ فتل

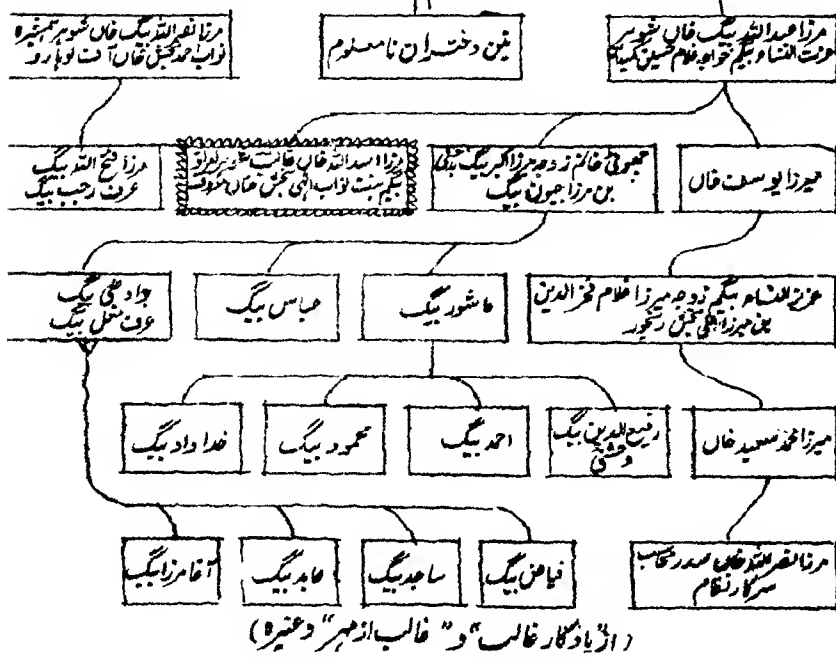
شو دل بھا عدہ سیدم سکندر من

بے سبیر گر فندم ره۔ بود سفینہ من  
 پکین خصم نہم رخ لوائے شکر من  
 درم زکار فرو ماندہ وست یاد من  
 بدیں فردغ جہاں تاب گشتہ اختر من  
 ہوائے دیدن غالب نتاوہ دیزمن  
 فلاۓ آن تو بادا اتل دا کشہ من  
 نہ بس بود کہ پور چوں تو کے شاگر من

بے سبیر گر فندم ره۔ بود سفینہ من  
 پکین دل نشاط خاطر من  
 گرم رعشه تیہ گشتہ کار مولسیں من  
 ز پے ز روئے فریدا زفع داش داد  
 ز تو کو آئینہ منیں محبت اوتی  
 مراستو دی دگفتی کمن از آن قوام  
 سعادت و شرفت چوں منے برص کل

### شجرہ نسب مزاں اقبال

#### مراوف قان بیگ



ذاب صاحب اور روزا غالب کے تلافات کا اندازہ اس بات سے بھی ہو سکتا ہے کہ غالب کی وفات کے بعد آنحضرت رسول اللہ پرستی کا قرضہ غالب موصوف نے ادا کیا فالب کا فارسی دیلان پلی مرتبہ و لکشور پس میں ذاب صاحب موصوف کے انتہام سے الله میں پھیا اور اس کا مسرودہ شہاب الدین احمد خان ثاقب (والد المحرم حضرت سائل) نے مشی زلکندر کو سمجھا تھا۔ روزا غالب کا نام مجموعہ نقائیف ذاب صاحب موصوف کے باس جمع تھا اور انہوں نے اس کی خدمہ مظلا جلدیں بنویں تھیں رزا غالب کی ایک فارسی تصنیف جس کا نام "دستب" ہے اس میں روزا صاحب نے شہزادہ شعیب کے مالات لکھے ہیں رزا عطا کئھتے ہیں کہ جب انگریز دری نے شہر کو فتح کر دیا تو غیرت دناموس کے خیال سے فوب امین الدین احمد خان اور ذاب هنیاع الدین احمد خان اپنے اہل و عیال کے کروبار د کی طرف روانہ ہوئے مہربانی میں قیام کرتے ہوئے دو بانہ پہنچے دہان کے رہیں حسن علیخان بہادر نے ان کی بڑی مدد اور کمکتی کی۔ کشیدہ ہلی نے دلوں کو واپس بدوہا اور جواب طلب کیا۔

ث بادگار غالب صفحہ ۹۰ ملک غالب از ہجر وغیرہ

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ بِحَمْدِهِ لِعَادَ الْقَلْنَ بِعِنْدِهِ

لغت قرآن پر عدیمِ انسلیمیہ کتاب جس کی دو علیبدیں شائع ہو کر مقبول ہو چکی ہیں، یہ کتاب عوام و خواص، عربی دان، اُردودان، جدید تعلیم یافتہ اور قدیم تعلیم یافتہ ہر ایک کے لئے منید ہے اور تمام طبقوں میں اس کی افادی یقینیت کو تسلیم کر دیا گیا ہے صفحات ۲۲۲ قسمت للغۃ، روپے مجکلد صہر، روپے -

صلح آمیز حواب پاک کچھ تو من نہ کیا اور تلقی میں قیام کی اجازت دی۔ دلی میں ان کا مکان بالکل لٹ گیا تھا اور مہر دلی کے قیام کے دران میں بھی ان کا سامان خوب تھا اور اسی میں مراغا باب کا مجموعہ تھا نیف بھی فناخ ہو گیا ہنگامہ ذرہ ہونے کے بعد بڑی محنت اور جتوں سے جو کچھ میں سکا دوبارہ جمع کیا گیا۔

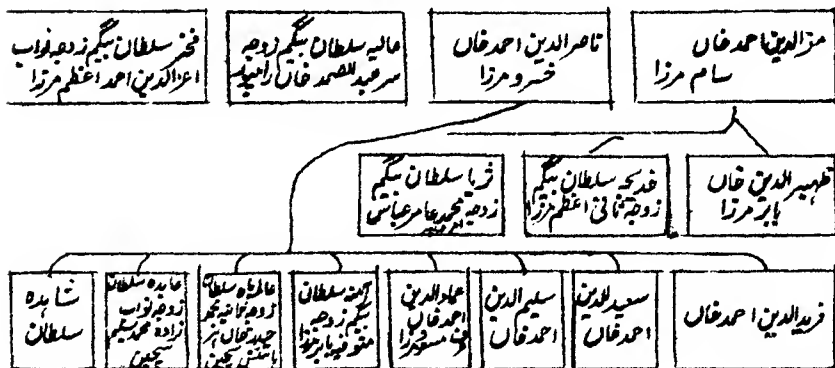
اُستاد مرحوم (حضرت سائل) نے ایک واقعہ مجھ سے بیان کیا تھا عرصہ گذر جانے کی وجہ سے عانظر پر زور دیکھ لکھتا ہوں ایک رجبہ اُستاد ذوق کا بھی دروازہ کے قریب جہاں ان کا دولت فانہ تھا کسی ہجگز پیش کرنے کے لئے بیٹھے اس اشتار میں ایک مصروع ذہن میں آگیا۔ پیشاب سے فارع بدر کرا سنجھا سکھاتے ہوئے اور مصروع نانی کی نکر کرتے ہوئے چل پڑے۔

اس قدر اس فرماق ہوا کہ چاندنی روک، صدر بازار، سبزی منڈی ہوتے ہوئے اسی عال میں مکلا دار خان کے تربولیہ تک پہنچ گئے اتفاق سے فواب شیاع الدین احمد خان اپنے باغ کی طرف سے اپنی بھگی میں شہر کی طرف آرہے لئے انہوں نے اُستاد ذوق کو سر شام اس فیگد دیکھ کر تعجب کیا، بھگی روک کر اُزے اور پکار کر کہا اُستاد آپ یہاں کہاں؟ اب اُستاد ذوق جا گے اور چاروں طرف دیکھنے لگے ڈھیلا چینیک کر کہنے لگے لا جوں دلا قہ کہاں آگیا؟ پھر فرمایا کہ بھی میں پیشاب کرنے سمجھا تھا ایک مصروع ذہن میں آگیا تھا اس پر مصروع نانی کی نکر کر رہا تھا۔ بھی خیر ہوئی کہ تم نے دیکھ دیا درست میں جانے کہاں پہنچ جانا فواب صاحب نے ان کو اپنی بھگی میں بھاکر گھر پہنچایا اور حضرت ظفر بہادر شاہ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ میں نے حضور کے اس تاد کی جان بجائی ہے مجھے اس کا اغام مطلوب ہے پھر وہ اتفاق حضور سلطانی میں عرض کیا گلہ کافی دیر کم دیکھ پی

لہ دستینوں نے غالب مطہرہ لشیری سوسائٹی پر میں بھلی ۶۷۴

رسی۔ بادشاہ نے کئی ہنگیاں آموں کی اور کچھ قلعت دعیرہ لازب صاحب کو عطا فرما�ا اور استاد کی جان بچنے کے شکر یہ میں خیرات دعیرہ بھی کی تواب حسیاء الدین احمد خاں کا رہ باع اب بھی موجود ہے اس کا نام ”نور باغ“ ہے یہ محلدار خاں سے تین میں کے نام سے پر آزاد پور کے متصل ہے اس کے دروازے کے بائیں باز در پر کتبہ لگا ہوا نور باغ  
اب دلی کی آنکھوں بر بادی میں نور باغ بھی ذرہ بادر ہے نام اللہ کا تواب صاحب صوف کے انتقال کے بعد ان کی محل سرائے ..... جو گلی قاسم جان میں ہے اور نور باغ منظم زمانی بیگم (عرف بگام) کے حصے میں آیا تھا ان کے بعد ان کی تین صاحزوں جندو بیگم، بندو بیگم، بھن بیگم اہم ان کی اولاد میں منتقل ہوا۔ اب اس میں جنہیں زوجہ نایاب مر جو اور بندو بیگم زوجہ کرنی تبدیل احمد کی اولاد میں اپنے حصے کے مطابق شریک ہیں خسر و مرزا دعیرہ اور بھن بیگم زوجہ کرنی تبدیل احمد کی اولاد میں اپنے حصے کے مطابق شریک ہیں تواب صاحب کی کوئی اور کتب خانہ اور نقد روپی اور کچھ مہروں کی جا مدد و زین دعیرہ تواب احمد سعید خاں کے حصے میں آئی تھی

### تواب پیر الدین احمد خاں



نواب شمس الدین احمد خاں کے بعد جب ریاست لوہارہ  
نواب امین الدین احمد خاں کے قبضے میں آئی تو ان دونوں بھائیوں میں اختلاف شروع  
ہوا اس بارہ سال کے بعد کتو <sup>۱۸۸۷ء</sup> میں نواب صنیاع الدین احمد خاں نے دعویٰ دائر کیا  
فیصلہ یہ ہوا کہ ریاست تقسیم نہیں کی جائے گی بلکہ حسب دستور و دبیس مدار ہے گا پھر دبیس  
کی مقدار کے متنقق اختلاف ہوا اس کے نتیجے میں بارہ ہزار روپیہ سالانہ کے بجائے اٹھارہ  
ہزار روپیہ سالانہ کر دیا گیا۔

نواب صنیاع الدین احمد خاں کے انتقال کے چار پانچ سال کے بعد <sup>۱۸۸۸ء</sup> میں  
یہ الاؤشن گھٹا کر بارہ ہزار روپیہ سالانہ کر دیا گیا جو بعد رسیدی نواب سعید الدین احمد خاں کو در  
اُن کے چار بھیجوں اور نواب مرعم کی چار بیگنات میں تقسیم ہوتا رہا۔

نواب صاحب کا انتقال <sup>۱۳۰۲ھ</sup> میں ہوا مولوی رضی الدین احمد صاحب  
وہی نے تقطیر تاریخ کہا تو تیر پر کندہ ہے :-

پوس صنیاع الدین احمد خاں کشید رخت از دنیا سوئے دارالسلام  
گفت ہلت یار منی سال وفات روز شنبہ سیزده شہر صیام  
اور مہر دل میں اپنے بھائی نواب امین الدین احمد خاں کے پہلو میں دفن ہوتے۔ ولی کی آٹھویں  
بر بادی میں آثار قدیمہ کو بہت بڑی طرح بر با کیا گیا۔ نواب امین الدین احمد خاں کا مزار تو  
لہ تاریخ رُسائے پنجاب

خیر نجگی گر فواب صنایع الدین احمد خاں کا مزار قریب پر دیا گیا۔ کرنل زید احمد دڑوال نور (علی احمد) شوہر ہمچن بیگم کا مزار اور فوجہبورت سنگ مرمر کا مجبر و غیرہ بالکل ندارد ہو گیا یعنی زمین پر نہی کاڈھیہر بھی نہیں دکھائی دیتا۔ درستے نام اللہ کا)

نواب صاحب موصوف رشتے میں داروغہ کے چھاہیں جب داروغہ کا دیوان  
گلزار داروغہ چھپا تو انہوں نے نواب صاحب کی خدمت میں بھیجا نواب صاحب نے  
تقریباً کہا:-

|                              |                             |
|------------------------------|-----------------------------|
| ناز میں آں تخلیبند مسمنی ط   | کہ بیار است از سخن صد با غ  |
| گل رنگین با غ دل افسون       | در و خوشبوئے عطر بیز داروغ  |
| ردح نازک خیالی اور را        | باید آنسوئے عرض جست سراغ    |
| مسنی نیز از دلش ریزان        | چوں مئے ناب از کنارا بایغ   |
| کرده مشکلیں غزال مصنوں بید   | صنفہ فاطرش ختن را راغ       |
| جمع کرده کلام روشن خلیش      | ک شبستان فکر راست چراغ      |
| ہر گہ از طبع تازہ اش دل خواه | شد الحمد و سوت داد فرا غ    |
| سال ختمش بخواں کد این بوان   | ز د بد لہ سا جدید سکہ داروغ |
| ساخت این تقطع نیز از دہلی    | ز د نواب میسر زا باغ        |

نواب صاحب موصوف کے متعلق سر سید احمد خاں نے آثار الصنادید میں جو کچھ لکھا ہے اور مرزا عبد الفتی ارشد گورگانی راستاد جانب سائل ہے ایک مدحیہ تفصید کے میں جو کچھ اظہار عقیدت کیا ہے اس سے ان کی غلطیت کا صحیح اندازہ ہو جاتا ہے یہ فاصلہ

ٹوپی قصیدہ ہے اس میں سے چند اشعار درج ذیل کتابوں ۔ ۔ ۔

آفتابے بایدم اندر میان آفتاب  
ساقیا عید است دخرم شد زمان آفتاب  
ہاں بہ زم میکشان ساعز خامی کا رست  
موح موح آب گلگوں بر ساط من نگن  
آفتاب ار میہان صبح عید میکشان است  
دشتہا بر فرق بر وارم ز جوش نفع  
جون ازیں صہبا خارم فرق بر بالا کشد  
مطلع روشن سخا نم در حضور منع  
ایک رایت مظہر راز ہاں آفتاب  
اے ضیاء الدین احمد خاں بہادر نام تو  
تو ضیائی وزیر سبیا مہرست بالا در جہاں  
ذات پاکت کے تا لگن بن بان آفتاب  
ارزش از گورنگو باشد نہ ازارزش گھر

رفعت شانش نزول ز اگمان آفتاب (صحیون تریں)

نیزان کے انتقال پر مولانا شبیلی نعمانی مرحوم نے جوانہتائی ورد (میگز) اور دل بلاد سینے والا  
مرثیہ کہا ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ہندستان میں نواب صاحب کی ذات گرامی  
علم و فضل کے کس قدر بلند مقام پر تھی اور دنیا نے ادب کو ان کے نہ ہونے سے کتنا  
عظمیم نقصابان برداشت کرنا پڑا ۔

مرثیہ نواب ضیاء الدین خاں مرحوم دہلوی تخلص پر نیر (Dr. اکتوبر ۱۹۳۸ء)

گرم پنگا مہ شوارے نالا دل ہاں بخیز از پئے بسر تھی عالم امکاں بخیز

تو سہم اے آہ جہاں سوز لبا ماں رخیز  
 اے جنوں باز بتارا جگر بیان برخیز  
 چشم خوتنا بہ فشاں خواست پوٹونکل کیں  
 خون شواے دل کو توانم نہ سماں کوں  
 دو جہاں اینہہ درہم شدہ چوں سست پھیست  
 آسمان علقہ عالم شدہ چوں سست پھیست  
 مہر زداغی دل عالم شدہ چوں اوچہ پھیست  
 اخڑاں دیدہ پرہم شدہ چون سست پھیست  
 شاہد روز بگرگ کہ ؟ سماں نہیست  
 اتے چھ ؟ لیلا کے شب شفتہ دودھم نہیست  
 تاچہ نہیست این کو دل از نالہ نیا سود منور  
 ہمچاں زخم جگر نہیست نک سود منور  
 اشک ازو بیدہ برآید جگر آلو دمنور  
 آتش نہیست، ہمانا کہ رو رو دو دمنور  
 فاش گویم کہ سخن گوئے زماں روکے نہیفت  
 نیرہ شد دہر کہ شیر ز جہاں روکے نہیفت  
 آں طراز سخن آن یو سوت کتعان سخن  
 آنکہ آراست زلف زلف پریشان سخن  
 آنکہ صد پایہ فزو داز سخنش شان سخن  
 آنکہ لعل و گہر افشاء ند بدامن سخن  
 دوسرے داست کہ از جامِ حل ملہوئیست  
 حاملے ز دسخن مانہہ دا دخاوش است  
 آن گران پایے کہ دوں مرتبہ دست سخن  
 شاعرے کن دم گلکش ہے جادوا سخن  
 نیعن اوین کیاں رنگ بابی بست سخن  
 خواجہ او بودو تو ان گفت کہ مہندو سخن  
 ایک از دست اصل حیبیج دش چاکست  
 پائی فن بلک بردہ دخودور فاکل است

علم و فن را بجهان دادگرے بود نامند  
محکمہ سخن سخن دیدہ درسے بود نامند  
درجہان شغل ہنسنہ رانٹرے بود نامند  
نظم راقمہ ادبیں درپے بود نامند  
اسے سخن گریہ بروڈسیلٹ بایکرد  
اسے ہنسنہ رحم بیان تیات بایکرد  
شبیا دست نہ در دامن اور کب زن  
شبیت صبر درین هادثہ بر فاک زن  
اسے جزیں جیسے لوگر بیان خرد بک زن  
تو ہم اسے نالہ سرا پر وہ افلاک زن  
گر نہ خون گشند بیڑھان ترمی آئی

آڑا سے دل پچ کار دگرم می آئی (رکھیات شبی فارسی)

نواب صد ادب موصوف کے دو فرزند نے اول نواب مرزا شہاب الدین احمد خاں  
ناقب دوم سیدزادہ احمد الدین احمد خاں طائب رعوف نواب احمد سعید خاں، اور ایک  
صانعتباری شخص منظہم زمانی بیگم عرف بگا بیگم و مرزا باقر علی خاں کامل ابن عارف کو منسوب تھیں۔  
نواب میرزا سید الدین احمد خاں طائب اور سرورت بہ نواب احمد سعید خاں (بلوی) ۱۷۴۸ء میں پیدا  
ہوئے ۱۷۶۸ء میں سرور ابریث ایک جن لشکر گورنر پنجاب نے آپ کو سرکاری ملازمت  
میں منتخب کیا۔ آٹھو سال تک اکسترا اسٹڈیٹ لشکر رہے توک ملازمت کے بعد  
مہنپل کشڑی ہو گئے تھے ابتداء میں چند غرلیں مرزا غالب کو دکھائیں ان کے انتقال  
کے بعد اپنے بھائی حضرت نائب سے اصلاح لینے کے پھر اپنے والد کے ایکا سے  
میر مہدی محیر دخ کو کلام دکھایا۔ نہایت پابند دفعہ خوش رو خوش خوا درذی علم بلند خایا  
تھا اور تھے نہیں جادید پر جو اپنے نظر بٹکھی ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ نفات

ملہ نخانہ جادید علیہ فیض

اور زبان کے ہارے میں آپ کی معلومات بھی بہت دیکھ درجہ رکھتی ہیں۔ یا سست لوگوں سے پانسرو روپیہ ماہوار وظیفہ تھا۔ بیکم ستمبر ۱۹۲۵ء مطابق ۱۳۴۶ھ میں انتقال ہوا اور اپنے والد محترم نواب ضیاء الدین احمد خاں کے قریب ہمدردی میں مدفن ہوتے دلی گلی قاسم جان میں احاطہ کا لے صاحب کے قریب جنوب احمد سعید خاں کی مسجد کیلائی ہے پر اصل ان کے پڑادا عارف جان کے بڑے بھائی نواب قاسم جان نے ۱۹۳۳ء میں بجزائی رکھتی ہے۔

نواب شہاب الدین احمد خاں نواب ضیاء الدین احمد خاں مردم کے بڑے صاحبوں میں تھے جھوٹی سی عمر میں اپنے ذاتی علم و فضل اور خوش اخلاقی کی دلچسپی سے کافی شہرت حاصل کر کی تھی اور آنحضرتی محبشہ کے عہد سے پڑھنی قائز تھے۔ مرتضیٰ غالب الحسین بہت عزیز و کوئی سلطانی اس تعداد میں بھی عین عالم شباب میں نمبر ۲۹ سال ۱۹۰۷ء میں مرحوم الخراجمہ پومن دو شنبہ مطابق ۹ ربیعہ ۱۴۲۶ھ میں اپنے والد محترم کے سامنے ہی انتقال کیا اور وہ رخصیت کے مطابق درگاہ قدم شریف میں نواب شمس الدین احمد خاں کے پیوں میں دفن ہوئے اس وقت اسٹار مروم حضرت آنکھ کی عمرہ سال کی تھی۔ اس لئے وادا کی گرانی میں تعلیم و تربیت ہوئی نواب مرتضیٰ شہاب الدین احمد خاں بہادر کی شادی سکندر جہاں بیکم کے ساتھ ہوئی تھی۔ مرتضیٰ غالب نے اس موقع پر سہرا کہا جس کے دو شر غیر مطبوع کلام میں باقی ہاتھی ہیں :-

ہم نشیں تماشے ہیں اور چاند ضیاء الدین خاں  
بزم شادی ہے نلک کا بکشاں ہی سہرا  
ان کو لڑیاں نکھو سمجھ کی موجیں سمجھو ہے تو شنی میں دلے سمجھو اس ہی سہرا

له واقعات دار المکومت دلی حصہ دوم ص ۲۲۵ تھے العینا م ۲۲۵ گہ خمنا جا رید

سکندر جہاں بگیم لینی سائل صاحب کی والدہ نواب شمس الدین احمد خاں کی فواضی اور نواب سعادت علی خاں کی صاحبزادی اور نواب قاسم علی خاں رہیں بادڑہ کی بہن تھیں بعد میں یہ ریاست پاؤودی کے دیوان تھے۔ نواب صاحب کی دو بہنیں تھیں ایک سکندر جہاں اور دوسری اکبری بگیم۔ سکندر جہاں نواب شہاب الدین احمد خاں ناقب کو اور اکبری بگیم نواب مختار حسین خاں والی پڑدی رالترنی ٹھٹھے اور منسوب تھیں۔

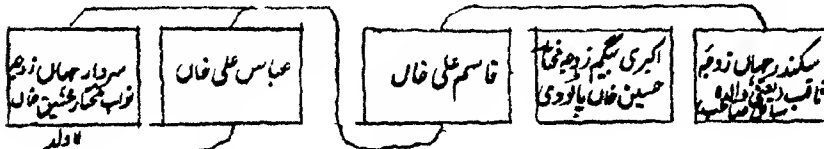
اکبری بگیم کی بیوی گور سلطان زمانی بگیم عرف معمول بگیم لینی سائل صاحب کی والدہ بہن، تھیں جو سائل صاحب کو منسوب ہوتی اور اکبری بگیم کے صاحبزادے لینی نواب مختار حسین خاں بن نواب مختار حسین خاں کو نواب قاسم علی خاں کی صاحبزادی سردار جہاں بگیم منسوب ہوتی یہ سائل صاحب کی ماہوں زادہ بہن ہیں۔

نواب عباس علی خاں اور سردار جہاں بگیم یہ دادا دینی نواب قاسم علی خاں کی مجھے معلوم ہیں نواب عباس علی خاں جن کی جائیداد عباس منزل کے نام سے آرڈ بزار میں تھی ان کے فرزند کاظم علی خاں آجھل امریکہ میں ہیں۔

نواب شمس الدین احمد خاں بن نواب  
امد بختی خاں

امد ن ع بگیم زوج سعادت علی خاں دینہ  
سردار جہاں زادہ

امد ن ع بگیم زوج سعادت علی خاں عم  
عبدالعزیز خاں آف چھوڑ



کاظم علی خاں

## شبِ معراج

(از حضرت مولانا محمد حفظ الرحمٰن صاحب)

"یقنزیر سارہ جب المحب کی ستائیں سو بین شب کو اربع کرہ منٹ پر آں آں دنیا سے نظر کی گئی تھی۔ جو آں آں بیانیدیو کے شکریہ کے ساتھ شرکیک اشاعت کی جا رہی ہے،  
"برہان"

ماہی دنیا میں رونما ہونے والے واقعات اسباب و عمل کے پابند ہوتے ہیں لیکن دنیا تے روحا نیات میں جو کچھ ہوتا ہے دنیا کا کوئی بڑے سے بڑا تلقین اُس کے اسباب و عمل کو مستین کرنے میں کامیاب ہیں ہو سکتا شب مرانج کا واقعہ بھی انہیں ہی خالی واقعات میں سے ایک ہے۔ مرانج لفظ عربی سے بناتے ہیں جس کے معنی میں رفت اور بلندی۔

چونکہ اسی رات میں پیغمبر سلام کو دہ بزرگی اور سر بلندی حاصل ہوئی تھی جس کی نظریہ دنیا نیات کی تاریخ میں بھی نہیں ملتی اور جس کی بد دلت سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک ہی رات میں کعبۃ اللہ سے چل کر مسجد قصی اور وہاں سے روانہ ہو کر ملاعِ عالیٰ کی سیر فرمائی تھی، اس لئے یہ رات شب مرانج کہلاتی ہے اور قرآن عزیز نے اسی واقعہ اور بتی کیم صلی اللہ علیہ وسلم کی اسی عظمت و جلالت کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا ہے:-  
**بَسْخُنَ الَّذِي أَسْنَى مَنْ يَعْبُدُ إِلَهًا** (فدا دند مقدس کی) دہ رذات، پاک ہے جو

شہب کے وقت اپنے بندہ کو مسجد حرام  
سے مسجد قبیل کی جانب لے گیا جس کے  
نور داد گر کر دینیکہ اور ہم سنہ اب کت نیا  
ہوتا، تاکہ ہم اُس رہنمے کو اپنی کھنڈانیاں  
دکھانیں یوں وہ ذات نہ اوندوں تکمیل  
لپسیر ہے ۔

اسی مبارک رات میں سرور کائنات محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کائنات علوی  
کے وہ مشاہدے فرمائے ہیں کا انکار کردی تھاری اور ستم قبیل سنت کی مستند کتابوں میں  
تفصیل کیسا لفظ موجود ہے ۔

پھر یہ عظیم المرتبت رات نہ ہب اور رو ہائیت کے نقطہ نظر سے اس نئے  
بھی یکتا اور بے نظر تمجھی جانی ہے کہ اسی شب میں الشتبیارک د تعالیٰ نے اپنے محبوب  
زین پغییر "حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم" کو نہ صرف وہ قرب رو ہاتی اور  
شرف ہمکلامی یہی عطا فرمایا جس کو قرآن کریم نے اپنے محفوظ انداز کے ساتھ آیت  
نما دھی ای عبیدہ، ما اڑی" میں بیان کیا ہے بلکہ اسی شب مزاد میں اپنے اس عظیل القدر  
پغییر صلی اللہ علیہ وسلم کے وسط سے اسی مسلم کو وہ راستہ بھی دکھایا جسے اختیار کرنے  
کے بعد عبید اور محبود کے درمیان حقیقی اربد وعلق پیدا ہو سکتا ہے، اور سرگوشی اور  
بات چیت کی راہیں کھل جانی ہیں ۔

مخفر یہ کہیں وہ مبارک رات ہے جس میں یا پیغ و نت کی وہ نماز فرعن ہوئی  
ہے جس کو اگر حقیقی روح کیسا لفڑا دیکھا جائے تو وہ نہ صرف رس دھانی سکرنا اور اطمینان

فاطر سیداکرنے کا باعث تھی مبتنی ہے ملکہ انسان کو پرائیور اور بے حیاتیوں سے لبھی روکتی ہے  
إِنَّ الْمُشْلُوَةَ تَهْلِي عَنِ الْحَيَاةِ إِنَّمَا تَرَى نَازِخَشَ اور بیرونہ باقیوں سے روکتی ہے  
یہی نمازِ اندر اور بیرونے کے درمیان ریاض راست دہ ریط اور تعین پیدا کرتی ہے جس کو  
حدیث صحیح میں «الصلة مaturaج المؤمنین» کے الفاظ میں ظاہر فرمایا گیا ہے یعنی نمازِ مؤمنین  
کی معراج ہے۔

سیاکہ بیان کیا جائے کہ سنت شبِ مردیج اُن یادگار دلیں سے نہیں ہے جن  
کو مادی تاریخ نے اپنے اوراق میں نہیں ضم کر سبقتیں کے وادا کیا ہے اس کے بعد مکن  
اس راست میں روح کی بالیک اور عالمِ دردناک نیست کی ناقابل بیانِ اخشن ملبدیوں کا جسدِ روح  
اندنی کی پرواز کا ایک ایسا بیانِ ستر مفاہم ہے میں آیا تھا جس نے تسلیمِ حیات۔ اخوتِ انسانی  
اور مساداتِ اسلامی کے دو درختوں نظر کر، پھر یادگارِ جھپوڑے جلی شہادتِ ختمِ المرسلین  
محمد عربی صنی اللہ علیہ وسلم کی، اسے نہیں کیا کیا ایک، یہیک اُرست سے ملتی ہے اور اگر انسان  
آج یہی سترِ سلام صلی اللہ علیہ وسلم کے آخر کے ترسیل کو بیش نظر رکھے تو اسلامی تجلیمات  
آج بھی دنیا کے امن والیت کی کاغذ بن سکتی ہیں۔ کاغذِ دنیا اتنا نیت اس  
روشن، درخشان، اور تباہ ک غفتہ کو جو ششمِ بصیرت سے مطلع ہے اور محبت  
اخوت، مسادات و عدل گستری کا سینے ہے۔

قرآن حکیم کی سورۃ الدلیل (درست سورۃ بیت اسرائیل) تھی دنیا کا اس شبِ اندر کی کنڈی  
کو سپش کرتی اور ان رُسٹہادتِ دنیا میں کی رشبہ طبیبہ و سکھنے اور سننے والوں کو شفیعیوں  
اوچمِ حقیقت میں رکھتا ہے۔

فرصتیکہ تاریخِ انسانیت میں شبِ مردیج ایسی یادگارِ شب ہے جس میں حق د

صداقت کے پیغام کو مکہ کی وادیوں سے لے کر مدینہ منورہ کی فھاؤں تک پہنچا دیا گیا تھا یا بالفاظ دیگر وہ بھرت جیسے پاک اور مقدس کردار دعل کے لئے ایک نہایہ اور مقدمہ کی حیثیت رکھتی ہے۔

بھرت سے قبل مکہ کی زندگی مسلمانوں کے لئے معاملہ و آہم کے باعث شب تار کی حیثیت رکھتی تھی شب مزارع اسی شب تار کے لئے فوراً نماز کا بن گئی۔ اور بھرت کے بعد مدینہ طیبہ میں دس سالہ دعوت ہی اور پیغام صداقت نے دوستی اور دشمنوں سے عقیدت و اعتراف کے جو سخنے حاصل کئے یہ سب کچھ اسی شب نور کا کثرہ تھا۔ جس کے بعد دنیا نے تاریکی سے روشنی کی طرف قدم آٹھا یا۔ لفڑت کی گلگھ بھت نے لی نسلی افغانستانی تغوفی در بر تری کی حد بیں ٹوٹ گئیں اور ان کی ہلگہ ہمہ گیر انسانی محبت اور بھاجانی چارہ نے حاصل کر لی، ظلم و استبداد کے پرجم سرنگوں ہو گئے اور دادرسی و انصاف کا نشان بیند ہوا اور دیکھتے ہی دیکھتے دنیا غارم ای عصیت، نسلی سپی و بلندی اور سفید دسیاہ کے امیازات سے بکسر منہ مور کے اخوة دسادات کی قدرتی اور نظری منزل کی جانب گامزن نظر آئے گی۔

حتیٰ کہ تاریخِ ذات و روایات کا یہ حیرت زاداً قوع جب اس باب دعل کے تو ش کرنے والے مادہ پرستوں اور فلسفیوں کے سامنے اپنیا بن کر آیا تو ان کو کبھی یہ اعتراض کئے بغیر طارہ نہ بہا کم یہ سب کچھ مادی اور دنیادی دسائل سے حاصل نہیں ہو سکتا۔ جب تک اس کی پشت پر کوئی ایسی روایتی طاقت موجود نہ ہو جس کو خواہ آنکھ نہ دیکھ سکے اور کان اس کی آولاد نہ سن سکیں، لیکن واقعات اور مشاہدات انسان کو اس قوت کے وجود کا اقرار و اعتراف کرنے پر مجبور کر دیں۔

یہ سب کیا تھا اور کیوں تھا؟ اس حقیقت کی تفصیل میں جائیے تو کہا پڑتا ہے کہ شبِ مولح کا نات رو عالیٰ کے لئے ایک ایسے نشانِ راہ کی حیثیت رکھتی ہے جہاں ہنگران ان نے ہجرتِ صیسے پاک اور مقدس مرحلہ کی جانب فدم بڑھایا یا پھر اسے ایسا متن کہتا چاہتے جس کی شرح ہجرت کی صورت میں مزدار ہوتی اور ہجرت ہی کے نتیجہ میں کائناتِ انسانی کو، امن، خدا پرستی، محبت و اخوتِ عالمی، توحیدِ الہی، دادرسی، عزمیوں کی اعانت اور گراہ کن سرمایہ پرستی کی ایامت جیسے بلند اور زریں اصول اختیار کرنے اور ان پر کاربنڈ ہونے کی دعوتِ دنی کی -

اور یہ دعوتِ حق دنیا کے کافی نک اُس دفت پہنچی جبکہ انسان اُس کے لئے گوش براؤ اور تھا یا پھر بوس کہنے کے اس وقت دنیا ایک ایسے موڑ پر کھڑی تھی جس کی ایک جانب تاریکیوں کے وہ باطل لمحے جن سے دہ دور بھاگ جانا چاہتی تھی اور دوسری طرف وہ روشنی تھی جو حکمِ حکم کر اُسے مراتبِ مستقیم کی طرف اشارہ کر رہی تھی -

انسان نے اس اشارہ کو سمجھا اور روشنی کی طرف فدم بڑھا کر سپنی سے بلندی کی جانب گامزن ہوا۔ آج یہ تعلیم کی کمی اور مذہبی احکام سے ٹادا فقیت کی بد دلت ایک سماں تو خود مسلمان اس شبِ قدر کی عظمت و برکات کو فراموش کر بیٹھے ہیں اور دوسری جانب اُن ہی کی عقلت کے نتیجہ میں غیر مسلم بھی اس مقدس رات کے حقیقی مفہوم سے ناٹھا ہے کاش ہم آج بھی اس حقیقت کو سمجھ سکیں اور زندگی کا ہر گونہ ان احکام کی تعین دنکھیل کے بیٹے دفت کر دیں جو اس صورت میں اثر نثار کب و تعالیٰ نے اپنے محبوب پیغمبر کی صرفت صادر فرمائے تھے اور اس طرح اپنے کو دارِ علی میں وہ محسن پیدا کر سکتیں ہو خیرِ العردن کے مسلمانوں کا طریقہ امتیاز رہی ہیں -

یقیناً انہی محسن کا احیاء عہدہ اسی تمام مشکلات و مصائب کا صحیح علاج نہ است  
ہو سکتا ہے۔ اور انہی کی بدولت آج بھی مسلمانوں میں وہ جذب دشمن پیدا ہو سکتی ہے  
جس نے آج سے ساتھ نیزہ سوال تبلیغی مسلمانوں کو مرتع خامع و عامم پیدا کیا تھا۔ دنیا کے  
ہر گوشہ اور ہر قوم میں انہیں عزت و احترام کی نظر سے دیکھا جاتا تھا اور ایک سچے مسلمان کو  
دیکھ کر عالم انسانی اس حقیقت کو پلکارا ہتھنا تھا۔

**كُشْحَاجِيرَ أَسْتَرَهُ أَخْرَجَتِ اللَّهُ أَسْ** تمہد بہترین حاضت ہو زمانہ نوں کے لئے  
**تَأْمُرُونَ بِالْمُعْرِفَةِ وَنَهَايَتِ الْمُنْفَوَنَ عَنِ** کے نئے پیدا کی گئی۔ بھولائی اٹھکر نے ہوا در  
**الْمُنْكَرِ وَنَهَايَتُ مَنْوَنَ بِاللَّهِ** بدلتی ہے، وو کئے ہوا در اللہ پر بیان رسمتے ہو  
بلاغہ مسلمان عالم انسانی کی اصلاح اخلاقی، رشد و بہادست، خدمتگزاری اور دادرسی کے  
بنتے پیدا کیا گا اور اس امت کے وائی محمد رسول اللہ علیہ الرحمۃ علیہ وسلم کو شب مرحوم میں یہ شرف  
اپنے عطا کیا گا اور کائنات عوی و عشقی کے مثابے اس لئے کرائے گئے تھے کہ آپ  
کا دجوہ مسودہ بریلک اور ہر قوم کے لئے رحمت عالم تابت ہو اور اس آنت ب رسالت کی  
نورانی گرنی سن دفنان کے داروں، عرب و عجم کی حدود کو توڑ کر کرہ اور عن اور عالم انسانی  
بر پر قلن بن سکیں۔

گویا اوقات شب مرحوم قفسیہ اور شریح ہیں ”وَمَا آتَنَاكُمْ لَا تَرْكَمُ“  
کی؛ بیس سچے ایمان دلے وہ ہو سکتے ہیں جو اپنے غل اور کردار سے اس دعوت رحمت کو  
لبیک کہیں اور اس وہ نبوی پر عمل پیرا ہو کر اس باوری اعظم اور داعیٰ حق کے ساتھ اپنی دلگی  
و اطاعت گزاری کا علی غبوت پیش کر سکیں۔

خدا تعالیٰ ہم سب کو صراطِ مستقیم پر ہلنے کی توفیق عطا فرماتے۔  
**وَأَخْرَجَ عَوَانًا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ**

# ادب

## ”فطرت کے ساتھ“ (شمس نویر)

جیسیں غلوت سی غلوت ہے

مرے ہمراہ فطرت ہے

وھندہ لکھا شام کا خاموش گز و پیش پر بڑی  
یہ براہی ہوئی گنبدیں میاں کھینچوں کو سینہ پر

انہن پر وہ غزوہ بہر کے آثار و ہندن لایسے  
شقق کی سرخیاں ریزان فضائے آبیں پر

یہ آرستے طاروں کا جلتا بھرتا عکس بانی پر  
یہ دنیا اور یہ انکھاں ایساں موجود کی دریا پر

کھڑی ہے دوسرے کشناں گرملائی کشتی کا  
بہا بانی ہے خود اپنے ہی نہروں کی روائی میں

بڑی گینڈیں فرست ہے!

مرے ہمراہ فطرت ہے

شب صحرائیں یہ اسرائیں بہر و لندھیاں  
اندھیروں پر سفر کرنا ہوا محبرت ستاروں کا

خفاؤ دبی ہوئی ہے ایک روحانی تصوریں  
ہوئی سمسنی میں ہے زخم آثاروں کا

مجھے کتنی سرت ہے !!

مرے ہمراہ فطرت ہے

کھنڈنا جا رہا ہے ہر طرف کرنوں کا شیرازہ  
اُبھرستے چاند سے روشن یہ کھساروں کی پیشانی

یہ بہتی چاندنی کھینتوں میں صحراء میں وادی میں تلاطم خیز سی ہے فور پاکیزہ کی طفیلی  
یہ دنیا ہے کہ جنت ہے؟

مرے ہمراہ نظرت ہے

یہ میرے شوق کا عالم ہے گہر اداز سستہ یقیناً ہے مرے جذبات کا مرکز ہیں کوئی  
محبہ محسوس ہوتا ہے کہ میری بوج فرشادیں اسی وادی میں دیکھا تھا کبھی خواب ہیں کوئی  
کشش ہے چاذبیت ہے  
مرے ہمراہ نظرت ہے

## تہصیل کے

**رضنیہ سلطانہ المتش** | از جناب مفتی انتظام اللہ صاحب شہبابی تقطیع خود فتحامت  
۵۰ صفحات نسبت مر پتہ:- مکتبہ ادب اردو بازار دہلی  
یہ کتابچہ کہنے کو رضنیہ سلطانہ کی سوانح حیات میں ہے لیکن دراصل نصف  
سے زائد فتحامت میں رضنیہ کے باب سلطان شمس الدین المتش کے حالات و واقعات  
بیان کئے گئے ہیں پھر رضنیہ کے جو حالات لکھے گئے ہیں وہ ناقص اور ناتمام ہیں رضنیہ سلطانہ  
اور یاقوت صبی کے تعلق پر جدید تحقیقات کی روشنی میں بہت کچھ کھدا جاسکتا ہے اور بعض  
تحقیقین اس سے نبل بہت کچھ اردو میں لکھ دی ہی چکے ہیں، تاہم ایک عمومی اثر فہار  
کے لئے یہ کتابچہ مفید ہوگا اور اس میں اس کو کام کی بائیں ملیں گی !!

قصص القرآن جلد چارم حضرت علیہ السلام نوری مول  
اش محل اندیشہ سلسلہ کے حالت اور مختلف واقعات  
کا بیان — نیریج  
الفتاویٰ روس۔ افلاس روس پر بلند پایہ تاریخی  
کتاب قیمت تھے۔

ستہ: ترجمان المنشہ ارشاد ابتدی نبی کا جامع  
اور مستند ذریعہ صفات۔ متعطیہ جلدیں  
قیمت شدہ جلدیں تھے۔  
تحفۃ النظار یعنی غلام سفری مابین بخط متفقین  
از تحریر و نقشہ اسے خفر قیمت تھے۔

جمهوریہ لوگو سلاو یا اور مارشل شیپڑیوں سلوی  
کی آزادی کا درافت کا بیت پختہ خیز دیکھ پ کتاب تھے۔  
شتمہ مسلمانوں کا خشم ملکت مصروف کے مشهور  
ٹاکر سنابر ایم حسن یہم کے بیانی کی محققانہ کتبہ  
انتظام اسلامیہ کا تحریر قیمت تھے۔ جلد شش۔

مسلمانوں کا عروج و زوال ہبہ دم قیمت تو بھلہ  
مکمل لغات القرآن سے فرمودہ جلد سوم

قیمت سحر، مجلہ شش  
حضرت شاہ کلیم اشد دہلوی۔ قیمت ۶۔  
مفصل ہمہ ستر دفترے طلب فرمائیے جسے  
اپ کو ادارے کے حفظ کا تفصیل بھی حلم ہوگی۔

ستہ: مکمل لغات القرآن سے فرمودہ افاظ جلد شش  
لنت قرآن پریش کتاب یعنی دو مجموعت الحجر جلد صہ  
ستہ: یا یا کامل اگر کس کی کتاب سے پہلے ملغی شد  
در حقیقت بدیہی لکھن قیمت جسے

اسلام کا نظام حکومت۔ اسلام کے ضابطہ  
حکومت کے تمام طبعوں پر لغات دا مکمل بیٹھ یعنی  
خلافت بنی اسرائیل تاریخ امت کا تیرسا حصہ قیمت جسے  
جلد پھر مخصوص دا دروغہ جلد پھر

ستہ: ہندستان میں مسلمانوں کا نظام تعلیم  
و تربیت۔ جلد اول پنچ سو روپیں بالک جدید  
کتاب قیمت سحر جلد شش۔

نظام اسلامیم و تربیت جلد اول جسیکہ تعلیم  
کے ساتھ ہتھیا گیا ہے کہ تعلیم الدین ایک کے وقت  
سے اب تک بہت دن میں مسلمانوں کا نظام تعلیم و  
تربیت کیا رہا تو قیمت سحر جلد شش۔

قصص القرآن جلد سوم، انبیاء طیبین اسلام کے ناقہ  
کے علاوہ بالی تعلیم فرانسی کا بیان قیمت صہ۔ جلد سترہ  
مکمل لغات القرآن سے فرمودہ افاظ جلد شش  
قیمت سحر، مجلہ شش۔  
شتمہ: قرآن اور تصوف، جمعیت اسلامی تصنیف  
اور باحث تصنیف پر جدید اور محققانہ کتاب قیمت  
شان جلد شش۔

مختصر قواعد نحو مصنفین دلی

امتحان خاص جو منصوص حضرات کم سے کم پانچ سور دپے یکشتم مرمت فرائیں وہندہ امتحنیں کے  
داریہ گھسینیں ذہن کو اپنی شعورت سے غرت بخیریں گے، یہ علم فواد اصحاب کی خدمت ادارے اور یکتہ برلن  
کی نظام مطبوخات نذر کی جاتی رہیں گی اور کوئی کران اور رہان کے قسمی مظہروں میں سے مستفید ہوتے رہیں گے۔

م-محسینیں۔ حضرات بھیں روپے سالِ محنت فرائیگے، وہ نہ رکھنیں کے دارہ محسینیں ہیں شال  
ہو گئے، ان کی جانب سے یہ خدمتِ معاد و ضر کے نقطہ نظر سے نہیں ہو گی بلکہ عظیم فنا نص بھیگا۔ ادا بے کی  
طرف سے ان حضرات کی خدمت میں سال کی تمام مطبوعات جن کی تعداد ہمیں سے چار ٹک ہوتی ہے نیز لفظی  
برداں کی بعض مطبوعات اور ادا بے کا رسائی پرہان کسی سوا وہ کوئی بغیر شرکی جانشی کا  
سید۔ معاشرین ہو حضرات اعماڑہ روپے سال میں م محنت فرائیگے ان کا شارع نہ رکھنیں کے علاوہ  
سماں منیں رسائی پرہان کی خدمت میں سال کی تمام مطبوعات ادا بے اور رسائی پرہان رسمی کا سالانہ چندہ چندہ  
روپے کے، خاصت تسلیں کیا جائیں گے۔

۳۰۔ اجہار نور پر یہ داکر کے لئے صاحب کا صارندھرہ انتفیعین کے اجہار ہرگمان کو رسالہ بلا قیست تباہ چاہیے کہ اس طلب کے رسالہ نے تمام ملبوحات اور امور مصطفیٰ قیست پر بھی پابھیں گی۔ یہ حلقہ خاص طور پر علماء اور طلباء کے لئے ہے۔

۱۰) بران برگزی میشنه کی دار تاریک گوشانع هو تکه

**فواصل** ۔ ملکی علی چققی، اسلامی صدیقی، پھر طیک وہ زبان دادیک سیار پورے اُزیں  
زبانیں مثل کیے گئے ہیں۔

(۲) بلوچ و اہلیام کے بھتے رسالے ٹاکا نوں میں صالح ہو جا تھیں جن سارے کے پاس ملار  
نہیں ملے ہیں لیکن اسکے مقابلہ کرنا طلاق ریجیسٹر اون کی خدمتیں ہیں پوری دلیلمت  
بھیجا جائیں گا، میں کے بعد شکایت کا مل اتنا نہیں کہیں ہائیکورٹ۔

(۳) جواب طلب امور سکونتی و تکمیلی (اجوان) کار ذی‌عینها ضروری یا نیز

(۵) قیمت سازن پنج روپیہ مشتمل اسی کس روپیے چارائے ربع محصل ڈک، اٹی پر پھر ۴۰۰

۲۷) منی آرڈر روانہ کرنے والے دفاتر کوں پر اپنا مکن یا شہزادہ کیلئے

مذکوتوی محمد ادریس نے علی قبیلہ کے چند بڑی اپریس میں شکر کر اکبر فتحر مان اوز دباز ارجام سمجھ دلی سے مشانع کیا

نَدْوَةٌ لِمُصْنَفِيْنَ وَلِيَا عَلَمَيِّنَ دِينِيَا هَنَّا

# بُرْبَانُ

سَعِيدُ احْمَدُ كَبَّاسْ بَرَآبَادِي  
هَرَقْتِيْج

# مطبوعات نہادِ صنفیں فہرست

پیر عویض اخبار کے تھے ہیں اور مطابق کی ترتیب  
زیادہ تین اور سلسلہ کیا گیا ہے۔ زیرِ بحث۔

سیدنا تخصص القرآن جلد اول سیدنا دویش  
حضرت آمہ سے حضرت ہاشمی رضا و علیؑ کے مالاٹاں ہاتھ  
تک۔ قیامت ہر مجلہ پر

و حجی الہبی سلسلہ حجی پروپریتی تھا کتاب زیرِ بحث  
بین الانواعی میساںی معلومات۔ کتابہ ہلماںی  
میں رہنے کے اتنے ہے ہماری نہ ایں ہیں بالکل جدید

کتاب۔ قیامت عالم  
حلماںی الفتاویں بیس لامکی کتاب تاریخ انقلاب  
دویی استاد ایکن خلاصہ سیدنا دویش کا زیرِ بحث  
ستارہ۔ تخصص القرآن جلد دوم حضرت پوش  
یہ حضرت ہاشمیؑ کے حادثت تک و سر ایشان تھے  
مجلہ تکمیل۔

اسلام کا الفصل دی نظام وقتی الحکم ترین کتاب  
جن میں اسلام کے نظام افسوس اور کسی تھہ تھہ  
کی نہیں تحریر ایشان پریس۔ محمد احمد

مسلمانوں کا عربی و فارسی۔ صفحات ۱۰۰  
جہیز ایشان قیامت ندو۔ محمد سعید

خلافت راشد ایشان علیت کا دو صفحہ چھیز  
اویشان قیامت پریس جیسا۔ ضبط اور عمدہ جملیت  
لکھا۔

شہزادہ اسلامیہ علامی کی حقیقت۔ مدد  
ایشان جس بیان کے ساتھ مذکوری محدث فہرست  
یہ تھے ہیں قیمت۔ سے، ہندوستان

تعلیمات اسلام اور یحییٰ اقوام۔ اسلام کی اخلاقی  
اور یہاں نظم کا پیزیر خاک۔ زیرِ بحث

سو شرکت کی بنیادی حقیقت۔ اشتراکت کے  
معنیز برمن پریس کارل ڈبلی کی آنکھ تقریل کا  
شہزادہ سعد مازن شریعت۔ زیرِ بحث

بنیاد تسانیں ہاؤں شریعت کے فہارڈ مسئلہ  
درستہ ہی عویض مسلم۔ تاریخ لندن کا حصہ توں۔  
حسین سید سر برکات شاہ کے نام احمد و انتہات کو  
یہ عرض تحریر نہیں آیا اور انہیں ایک دوسری  
کیا ریکارڈ ہے جسے جس بیان اخلاقی نوی کے ہم باب  
ہوا اور قیامت ہر مجلہ پر

عمر غریبی۔ ہر یہ بخشش ہے جسے بہت سے اہم اخلاقی  
یہ تھے اور وہاں ایک کتاب کو درستہ برابر تھا۔

قیامت قیامت پریس  
غلماں، سلام۔ جنی سے زادہ غلامان اسلام کے  
کاروائی اور غلامان کا زادوں کا تفصیل یہاں بہیں

ایشان قیامت پریس علیہ بیس  
اخلاقیات ہو قیامت اخلاقی علم اخلاق پریس بیس  
اور بیضا کتاب جس ایشان میں مکمل کا سمجھ

# بُرْهَانُ

جلد سیست و سوم  
شمارہ (۲)

اکتوبر ۱۹۷۹ء مطابق شوال المکرم ۱۳۶۸ھ

## فہرست مصنوعین

|                                           |                                           |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------|
| ۱۔ نظرات                                  |                                           |
| ۴۴                                        | سعید احمد                                 |
| ۲۔ قرآن کے شفاظ پر دیکٹ نامہ کی نظر       | جانب مولوی غلام ربائی صاحب ایم۔ (سندھی)   |
| ۷۷                                        |                                           |
| ۳۔ ہزار باسل کے قدیم زرین تاریخی و ثانی   | حضرت مولانا سید منظہر حسن صاحب گیلانی     |
| ۸۹                                        |                                           |
| ۴۔ قرآن کی روشنی میں                      | صدر شعیرہ دینیات جامعہ عثمانیہ (جہر آباد) |
| ۹۰                                        |                                           |
| ۵۔ قدرتی نظام اجتماع                      | از جانب مولوی محمد تھبیر الدین صاحب       |
| ۹۳                                        |                                           |
| ۶۔ ابوالمظہم قابس ربان الدین احمد فان ساق | اسٹادوار العلوم معینہ سانحہ (موئیں)       |
| ۱۰۴                                       |                                           |
| ۷۔ ادبیات                                 | جانب مولوی حفیظ الرحمن صاحب و محقق        |
| ۱۲۲                                       |                                           |
| ۸۔ تصریح                                  | تابلیق القادری، شمس نزید (س)              |
| ۱۲۳                                       |                                           |

# نَصْرَتُ

آج کل "وقت کا ایک اہم سوال" کے عنوان سے بعض اخبارات درسائل میں ایک مولانا پر بجا بود رہا ہے جس کا حاصل ہے کہ "مسلمان آج کل ذلیل دخواز کیوں ہیں؟ حالانکہ فرانچیز میں ان کے لئے وہی اور دنیوی دولتوں فہم کی غلطی و ہمپوڈ کا دعا ہے۔" اس سوال کو وقت کا ایک اہم سوال کہا گیا ہے جس پر رہاب قلم اپنی تحریت خارج نہ سائی نہ وہ ناسی و بسیار نوسی کا منتظر ہے اور ہے میں حالانکہ واقعہ ہے کہ یہ سوال انتہائی تحفہ انگریزی ہے اور عدد رہا اضمناک و شرمناک بھی ہے!

تعجب انجینئر اس لئے کہ مسلمانوں یہ جو مصلحت و آنات نہ ادا رہوئے میں اور اب وہ جس شکنچی ہمہ درجاء میں کسکر کھدیتے تھے ہمیں ان کی دروازچی و ہمیت تاکی کاغذات اخاذ ان کی آنکھ کھنچانی اور انھیں معلوم ہو جائے کہ اس سبب ہیں جن کے باعث آج ان کوہ دن دیکھنا پڑ رہا ہے لیکن اگر ان کو اب بھی ان اس سبب کا احساس نہیں ہوا جیسا کہ یہ اہم سوال پیش کرنے سے معلوم ہوتا ہے قوان کی اس سے حصی دسیے تبری کا اتم جتنا بھی کیا جائے کم ہے۔ گیا ان کی مثال اس پھر سب انسان کی ہے جو دہر کی پٹکی مارنے کے بعد مکرت موت سے رو چار ہے، اس پاؤں سے دم کھٹک کچھ کر سبز کی طرف کر رہا ہے، ہنچ چوٹ گئی ہے سانس اٹھ رکھا ہے اور زندگی کے درد دیوار پر موت کا بھی انک سایہ دراز ہونا چاہا ہے اور اس کے باوجود اس شخص کو یہ بھی نہیں معلوم کا سے موت کیوں آرہی ہے؟ اور وہ سوچا ہے کہ اس کے بال پاؤں توڑے مفہوم ہئے۔ اور اس کی تند سی پر تو لوگوں کو رشک آتا تھا۔ پھر کیا بات ہے کہ اسے ایک بیک موت نے آ دیا گا ہے۔

اک انسان اگر زبر کو رہ سمجھ کر کھاتا ہے اور اس کے بعد اس پر موت کے آثار طاری ہوتے ہیں  
ناظر ہر ہے کہ اس صورت میں قوا سے ذرا شک بخواہی نہیں اور وہ اعتماد کی شخصیت محسوس کرتے  
ہیں لیکن کہنا ہے کہ زبر نے اپنا کام شروع کر دیا ہے نیکن اگر اس نے زبر کو دوایا کسی چیز کے دھوکے  
کھایا ہے تب بھی جب اس چیز کے کھلتے ہیں اس پر اتنا مرگ طاری ہوتے شروع ہونتے ہیں تو  
اب اس کو یہ خیال خود پیدا ہوتا ہے کہ وہ دوایے کسی اور چیز کے دھوکے میں زبر کھا گیا ہے پھر اس کا یہ  
خیال یقین سے پہل جاتا ہے بہب ایک دو لاکھ ٹھیک اس کی تصدیق کر دیتے ہیں کہ واقعی ایک نہایت ہمک  
قسم کا زبر کھا گیا ہے ہیں آپ اس بدضیب کو کیا کہیں گے جس کی صورتی والی یہ موبک جب وہ زبر کو  
کسی عمدہ اور غمید چیز کے دھوکے میں کھا رہا تھا اس وقت ایک دو ہمیں بسیروں تجربہ کار دالکروں نے  
سینکڑوں مخلص اور ضریغہ دستوں نے اور جان شار عزیزیوں اور رشید داروں نے پاکار پور کر دیجی  
چیخ کر خبردار کیا اس نے جو شیشی اٹھاتی ہے وہ دو ایک نہیں ہو گا بلکہ وہ اور موت کی گردی ہے گا۔ لیکن اس بد قسمت نے کسی کی  
ایک نہیں سنی۔ اس نے سب کی تعجبیٹ کی۔ سب کو اکتن اور یوں فوٹ کرنا۔ اور صرف اس قدر ہی نہیں  
بلکہ ان سب کو اپنا بدوواہ اور دشمن بھی بنانا اور سب کے منع کرنے کے باوجود زبر کوئی بھی نہیں گیا۔ اب اس  
کے پیوالان تیندر اندھا سکے لیے اس کے سوا اور کچھ پار ہے کہ کوئی پوچھ جائے اس "سر جنم" کی طرف نشاو  
کر کے کہہ دیں کہ

"جان دے دی لا کھ سمجھاتے رہے"

تسب انجینئرنے کے ملاڑہ یہ سوال مدد جد اپنے نکل بھی ہے اور سفر مناک بھی اور یہ  
اس لئے کہ ان معاملات و آفات کے بعد بھی اگر مسلمانوں کو اپنی پہلی بھروسہ اور احکام خداوندی کی نافرمانی

برقبہ نہیں ہوتا اور اس بنا پر وہ بیکارے منفصل نادم اور خدا کے ہنور میں شرمسار و تاب ہونے کے ایجی یہی پوچھ رہے ہیں کہ یہ صفات کیوں آتے۔ اور ان کی حالت یہ کہ تو اس کے صاف معنی یہ ہیں کہ وہ گویا قدرت کو ظالم بیان رہے ہیں اور بالواسطہ اس کا مطلب یہ ہے کہ معاذ اللہ قادر کو مسلمانوں سے یہی کوئی خاص عنا دے ہے۔ کہ جب کہیں ہندوستان میں کوئی انقلاب رہتا ہے۔ خواہ وہ ٹھوٹہ ایسا انقلاب ہو یا ۱۹۴۷ء کا بہر حال اس کا نتیجہ غیر مسلموں کے حق میں بہتر ہوتا ہے اور مسلمانوں کے حق میں بُرا۔ غیر مسلموں کی یہی آنی ہے اور مسلمانوں کی بینی بنا یہی بُرگی جاتی ہے آپ پر اگر کوئی مصیبت آتی ہے تو اب آپ کے لئے صرف دو ہی رامیں ہیں ایک تو یہ کہ اور صفات لفظوں میں اس کا اقرار کیجیے کہ یہ مصیبت آپ کے اپنے ہاتھوں آتی ہے اور اس کی بوری ذمہ داری آپ کے سر ہے اور اگر آپ اس اقرار کے لئے آمادہ نہیں ہیں تو اس کے معنی یہ ہیں کہ آپ اس مصیبت اور آفت کے مستحی نہیں لئے لیکن اس کے باوجود خدست نے آپ کو اس میں جتابکر دبا تو گویا قدرت ظالم ہوتی ہے مگر اور بے انصاف ہوتی ظاہر ہے کہ قدرت کو ایسا ناپاک الزام دینا مسلمان تو مسلمان کسی ادنیٰ درجہ کے انسان کا لکھیا ہم نہیں ہو سکتا۔ فرمائجیدیں دو فوں باتیں بالکل صاف صاف ہیں ایک یہ کہ اللہ کسی پر ظلم نہیں کرتا۔ رجہ جائیکروہ اپنے نام لیوازیں اور اپنے صبیب کے خلاموں پر ظلم کر سے) اور دوسرا یہ کہ جو عسیا کرتا ہے رده مسلمان ہو یا غیر مسلم (ویسا پاٹا ہے اور تیر یہ کہ تم پر جو مصیبت آتی ہے وہ تمہارے اپنے ہاتھوں آتی ہے۔

کہا جاتا ہے ہندوؤں اور سکھوں نے مسلمانوں کو مارا۔ لوثا۔ برباد کیا اور اس کی مسلمان ہجن حالات سے دوچا۔ ہیں وہ انھیں لوگوں کی دہر سے ہیں لیکن سوال یہ ہے کہ مسلمانوں پر ان ظالموں کو مسلط کس نے کیا؟ وہ کون ہے جس نے ان کو قری بنا دیا اور مسلمانوں کو اس درجہ کر کر کوہ اپنی عزت و اگب و اور جان دیال کی طرف سے مدافعت بھی نہیں کر سکے؟ اس کا جواب بجز اس کے اور کیا ہے

کہ قدرت نے ایسا کیا؟ اور شریعت خداوندی نے ایسا ہی چاہا؟ اب سوال یہ ہے کہ قدرت نے ایسا کیوں کیا؟ اس کا لامحہ جواب یہ ہے کہ مسلمان اپنے اعمال و افعال اور اپنے فکر و تظر کے اعتبار سے میڈنگ بعضاً نہیں بھعنی اس سزا کا مستحق تھا اور عدل ایزدی کا یہی تھا فنا تھا اور اگر اس کو تسلیم نہ کیا جاتے تو پھر وہ ہی قدرت پر یہ الف妄ی کا الزام عائد ہوتا ہے اور قدرت ان تمام جیزوں سے بلند بالا اور عالیٰ

و يَكْتُبُهُ حَفْظُ رَبِّكُمْ نَعْلَمُ مَا تَعْمَلُونَ اور اس کے سالہوں کو تبرأ سمجھا یا کہ اللہ کی زین بر گھنٹہ  
ذکر اور خدا کے سوا کسی غیر کا سہار است پر مگر جب وہ نہیں باقتو آنکار خدا نے خارون اور اس کے  
ہمراهوں کو مختلف قسم کے عذابوں میں بند کر کے ختم کر دیا قرآن میں اس داقہ کا بیان اس طرح ہے۔  
رَأَلَهُ جَاءَهُمْ مُّؤْمِنِينَ بِالْبَيِّنَاتِ فَاسْتَكْبَرُوا بے شے نومنی ان لوگوں کے پاس کھلی ہلی باشیں یکر

بِئِ الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا مَا لَقَنُوا فَلَمَّا أَخْرَجُوا  
بِئِنْجِيلِهِمْ فَمُنْهَمُ هُمْ مِنْ أَنْسَارَ سَلْطَنَةِ عَلَيْهِ حَاصِباً  
وَمُنْهَمُهُمْ مِنْ أَخْذَنَهُ الصَّيْحَةُ وَمُنْهَمُ  
مِنْ حَسْفَنَا يَدِ الْأَرْضِ وَمُنْهَمُهُمْ مِنْ  
أَغْرِقَنَا  
اپنے لیکن انہوں نے دنیا میں گھنٹہ کیا۔ حالانکہ وہ  
بُرائی میں خدا سے آگے بکل جانے والے نہیں  
لئے پس بیجوہ یہ ہوا کہ ہم نے ان سب کو ان کے  
اپنے اپنے گذادی کی پاداش میں دہرات کیا۔ چنانچہ  
کسی پر سفر اور کسی کسی کو سامنہ پاٹھ جنہیں نے پکڑ لیا  
کسی کو زین میں دھنادیا اور کسی کو غرق کر دیا۔

ذاب کی ان مختلف قسموں کے ذکر کے بعد ارشاد ہے۔

وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا فَاجْزَأُوا  
اور اللہ کو کیا پڑی بھی کہ وہ ان بظلم کتنا لکھ رہا وگوں  
نے تو خود ہی اپنے اوپر فلم کیا۔

أَنْفَسُهُمْ مُّظْلَمُونَ

بعض لوگ اس خوش فہمی یا غلط فہمی میں مبتلا ہیں کہ یہ جو کچھ موارد دراصل اللہ تعالیٰ کی طرف سے مسلمانوں کے لئے ایک ابتلاء ہاواز اس کا مقصد یہ ہے کہ مسلمانوں نے اس پر صبر کی تو آخرت میں ان کے مارجع دم راتب زیادہ ہونے گے اور ان کی نیکیوں میں احتفاظ کر دیا جائے گا خوب یاد رکھنا چاہیے کہ اس قسم کا خیال سرتاسر شیطان کا دھوکہ اور نفس کا فریب ہے اور اس سے عرض یہ ہے کہ مسلمانوں کو تہذیبی ویرپادی کے ان اسباب سے تو یہ کی توفیق مہوار نہ آئندہ کرنے انہیں اپنی حالت سدھانے اور اس کی اصلاح کرنے کی جانب توجہ ہو۔

جو شخص اسلامی تعلیمات اور ان کی روح سے متفق ہے اسے ایک مجھ کے لئے بھی اس میں نائل نہیں ہو سکتا کہ یہ جو کچھ ہے وہ اور موجودہ حالت یہ دونوں التزکی طرف سے مسلمانوں پر ایک نہایت شدید قسم کا عذاب ہے۔ ابتلاء آزمائش ہرگز نہیں ہے۔

ابتلاء در عذاب ان دونوں کی ظاہری شکل میں اگرچہ یہ مبالغہ ہوتی ہے لیکن حقیقت دونوں میں بنیادی اعتبار سے ہے اور افزاں ہے۔ ابتلاء میں انسان کو واقعہ کے اسباب و عمل پر اختیار نہیں ہوتا۔ جو کچھ ہوتا ہے اچاکہ ہوتا ہے اور با عمل غیر اختیاری طور پر ہوتا ہے شخص بسلی یہ کو ان اسما کی تعلق و تغیرت میں دھل نہیں ہوتا اس کے برخلاف عذاب کی صورت یہ ہوتی ہے کہ عذاب میں گرفتار ہونے والا خود ان اسباب کو بیدار رکتا ہے؛ اس سے غرض نہیں ہوتی کہ اس کو اسباب کی اس نوعیت خاص کا علم بھی نہدا۔ یا انہیں معلوم اگر ایک شخص قاعدہ میں ہوتا ہے اچاکہ ہیں پھرے اور اس سے جو شخص گل جائے تو یہ ابتلاء ہے اور اگر ایک شخص گلی اور ہسپتوں اس زمین پر بے تحاشاً و ڈرا جا رہا ہے اور وہ دوڑتے دوڑتے گر جاتے اور ہاتھ باوقل کو زخمی کر لے تو یہ ابتلاء نہیں عذاب ہے، آزمائش نہیں بنتا ہے۔ ایک اور مثال یہ ہے کہ ایک شخص اگر ناکردار گناہ جو روی کے الزام میں کر لیا جائے یا کسی اتنی بات کا

مجاہدات اعلان کرنے کی پاداش میں قید خانہ میں بند کر دیا جائے تو یہ ابتلاء ہے اور اگر اس کے عکس چوری کرتا ہوا اگر فقار ہو جائے اور تیزی میں ڈال دیا جائے تو یہ عذاب کہلائے گا فراخ بھی میں بنی اسرائیل کا جو واقعہ تعلق کیا گیا ہے اس سے یک جانی طور پر ابتلاء اور عذاب دلوں کا فرق بھی طور معلوم ہوتا ہے اور ساختہ یہ امر کبھی واضح ہو جاتا ہے کہ ابتدائی صورت میں قرآن، صبر، قول اور شکریہ و فنا کام طالب کرتا ہے اور هذا ب کی صورت میں تو یہ ۱۔ پنے کے پر نہادت اور شبیانی اور انابت الی العذاب چنانچہ غور کر و کجب فرعون اور بہان نے حضرت موسیٰ کے ساتھ ربوہ بیت حق کے متعلق گفتگو میں شکست کھاتی اور اس نے بنو اسرائیل کے متعلق ان کو ہر قسم کی ایذار سانی کا فیصلہ کر بنا تو یہ کبھی بنی اسرائیل کا ان حصاء اور شدائد میں گرفتار ہو جانا محض حضرت موسیٰ کی پسروی اور کلمتہ حق کی پذیرانی کی وجہ سے تھا اور اس بناء پر یہ عذاب نہیں بلکہ ابتلاء اس یعنی حضرت موسیٰ نے ان لوگوں کو صبر کی اور اللہ سے مدد مانگنے کی ہدایت کی۔

قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ أَسْتَعِينُكُمْ بِاللَّهِ لَا يَنْهَا  
مُوسیٰ نے اپنی قوم سے کہا کہم اللہ سے مدد مانگو  
إِنَّ الْأَمْرَ حِلٌّ لِلَّهِ يُؤْمِنُ الْمُحَمَّدُ بِمَا أُنزِلَ  
او صبر سے کام لو بلاغہ زمین الشکری نکل ہے  
عِبَادَةٌ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَقْبِلِنَ راعات،  
وہا پنے بندوں میں سے جس کو عاجہا ہتھی ہے اس کا  
وارث بنا دیتا ہے اور اپنام بہر حال پر سیر گارا  
کاہی اچھا ہوتا ہے۔

لیکن جب انہیں لوگوں کی سرکشی - نافرمانی اور احکام خلاف ندی سے بے پرواٹی حد سے مجاہد ہو گئی بہاں تک کہ وہ گو سالہ پرستی بھی کر لے لے تو پیر اللہ تعالیٰ نے ان پر عذاب ناریں کیا چنانچہ ارشاد ہے۔

إِنَّ الَّذِينَ اتَّخَذُوا إِلَيْهِمْ سَيِّئَاتٍ  
بے شرده لوگ جھوٹ نے سچھڑہ کوڑا بھی بھا

غَضْبٌ مِّنْ رَّبِّهِمْ وَذِلَّةٌ فِي الْحَيَاةِ  
كے نئے، افتخار کر لیا ان پر اللہ کا عفوب  
اللَّهُ شَيَّأَ كَذَلِكَ بَعْدَ مُجْزَى الْمُفْتَرِينَ  
عن قریب پہنچے گا اور وہ دنیوی زندگی میں ذلیل  
بھی ہوں گے اور ہم اشترپہنچان باز نہیں  
والوں کو اسی طرح ان کے عمل کا پورا دنیے میں

## مسلمانوں کا نظمِ مملکت نواز ”ایک مفید اور شاندار کتاب“

مسلمانوں کا نظمِ حکومت و مملکت تاریخ کا عدد جدید اہم اور معزز کے خیز موضوع ہے لیکن جیسا یہ  
یات ہے کہ اس وقت میں بالشان عنوان پر اب تک کوئی ایسی جامع کتاب نہیں کمی گئی تھی، جس کا غالب وقت  
کے تقاضوں کے مطابق ملکی و مصروف کے مشہور فاضل اور علم قدیم و جدید کے ماہر والوں حسن ابراهیم جن  
ایم۔ اے۔ پی۔ اے۔ پی۔ ذہی نے اس موضوع پر قلم اٹھایا اور حق یہ ہے کہ تحقیق کا حق ادا کر دیا۔ موصوف  
کی تاریخ اور نظم اسلامیہ رتبیب کی خوبی، انساز بیان کی دلپذیری اور احتمال دہامیت کے لحاظ کو  
برے مشر بے مسلمانوں کا نظمِ مملکت اسی کتاب کا نہایت کامیاب تحریر ہے جس میں اصل کی تمام خوبیوں  
اور خصوصیتوں کو اسی شان سے قائم رکھنے کی کوشش کی گئی ہے، مقدمہ کے علاوہ کتاب کو پانچ بابوں  
لیکر کیا گیا ہے، پہلا باب سماںی نظام، دوسرا باب نظام حکومت، تیسرا باب نظام مالیات، چوتھا  
باب نظام عدالت، پانچواں باب فلامی، اس کتاب کے مطالعہ سے مسلمانوں کے نظمِ مملکت کی اقسام، تعریف  
اور تحقیقات تاریخ سامنے آ جاتی ہے۔ صفحات ۲۰۰ ٹہری تحقیقی للہمہ روپے مجدد صہر روپے۔

بیخِ ندوۃ المحتفیان اُر و بازار جامع مسجد درہی

# قرآن کے تخفیف پر ایک تاریخی نظر سر

{از جنابہ مولوی غلام ربانی صاحب ایم اے (عثمانی) }

(۳)

آخواں وقت زفاف سے چیزیں کام لیا جاتا تھا، بتدائی کتابت کے وقت بھی کیا یہی زفاف نہیں مل سکتا تھا حیرت ہوتی ہے کہ قرآن ہی میں لوگ یہود کے متعلق **جگشل لمحما رشیمل اسقا مل** ان کی خالی اس گدھے کی ہے جو کتاب میں لادے ہو اور ان حصی دوسرا آئیں پڑھتے ہیں اور اسی کے ساتھ پہنچی باور کئے جانتے ہیں کہ عرب کتاب میں ساز و سامان سے بالکل فالی تھا یہودیوں کو تو لکھنے کے لئے اتنا سامان مل سکتا تھا کہ گدھے بن کر اس کا بوجھا پنی پہنچ پر لاد سکتے تھے لیکن پیغمبر کو قرآن کے چند اوراق کے لئے وہی چیزیں نہیں مل سکتی کہیں جن پر بارہ خر کے برابر یہ کتاب میں لکھا کرنے تھے، مالکہ کیف تھیں حکومتوں ہے

لہ لخت کی کتاب مجعع الجمار میں، زفاف کی تھیز کرتے ہوئے ایک دوسری حدیث بھی نقش کی ہے جس میں دیانت کی بیان کیا گیا۔  
بے کہ قیامت کے دن لوگ آئیں گے دُعَلیٰ رسالتہ زفاف تخفیف ہوں گے کی تشریع ان اتفاقات میں کی ہے ارادہ پڑھنے  
ماعلیہ من الخواری المکتبۃ فی الْفَاعِ جس کا مطلب ہی ہوا کہ دین اور قرآن وغیرہ چیزیں مطالبات ادا کے بغایب و موقوف  
گے قیامت کے دن ادن مطالبات کے دشائق کو اپنی انگر دوں میں باقیتے ہو دار ہوں گے اور مطالبات کے یہ دشائق  
زفاف میں کچھ ہوں گے، جس سے معلوم ہوا کہ زفاف کا یہ لفظ جو رقد کی جائے ہے اس کے متعلق پہ بات کہ دشائق اس  
پر کچھ جانتے تھے عرب کا عامہ و سورہ کا ذکر کافی لفظ کا جو حال اس وقت اور دو میں ہے بلکہ مرتع کا لفظ اور دو  
میں بھی تو اس کا کمی ہوتی ظہر ہوں گے کے لئے وہ بنا ہے دیکھو مجھے الجمار ص ۱۷۲

واقع ہے کہ عرب کی ایام جامیت کی تاریخ سے جو راتیں ہیں وہ جانتے ہیں کہ اس طک کے شمال و جنوب میں کتب خاؤں کے مختلف مرکزات پائے جاتے تھے جس کی تفصیل کا یہاں موقع نہیں ہے بہر حال ان تاریخی روایات کی روشنی میں قرآن کے اجمالی بیان کی تشریح پیدا ہوئی ہے کہ قرآن کی ہر آیت کو ایک تو اس وقت لکھو لیا جانا تھا جس وقت وہ نازل ہوتی تھی پھر ہر ہر روزہ مرتب ہونے کے بعد جس حد تک پہنچ جاتی تھی رسول اللہ صلیم اپنے صحابیوں کو لکھوادیتے تھے۔

اس خفترت مصلی اللہ علیہ وسلم کے پاس بیٹھ کر قرآن کے لکھنے کے جس کام کا ذکر متعدد حاکم والی روایت میں کیا گیا ہے اس میں کہا تے قرآن کی اسی دوسری منزل کا پتہ ان الفاظ میں جو دیگا ہے کہ وہ ہم تالیف کرتے تھے صحابہ کے ان الفاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ مختلف سورتوں میں میدیا شنا دھی کے ذریعوں پر رہتے تھے ان اصناف کو مختلف سورتوں کے ساتھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ٹکڑے سے آپ کے سامنے بیٹھ کر جوڑتے تھے اور یوں تدریجیا قرآن کی ان سورتوں کے وہ نئے جو صحابہ کے پاس بچت ہوتے ہیں ہاتے تھے مکمل ہوتے رہتے ہیں۔

بہ متعدد حاکم کی منکورہ بالارواحتینی صحابی کا بیان کیا جلوسا عند النبي صلی اللہ علیہ وسلم ذمہ مختلف القرآن فی الر قاع دہم روگ رسول اللہ کے ارد گرہ بیٹھ کر قرآن کو رقایع میں تالیف کرتے تھے) خدا اسی میں تالیف کرتے تا جوڑ کر ہے اسی سے معلوم ہوتا ہے کہ صرف قل بنس کرتے تھے بلکہ جن جن سورتوں کی متعلق آئیں اس وقت سمجھ نازل ہو گئی ہوتی ان کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ٹکڑے سے ان کی سورتوں کے ان مقامات پر تنب بدلے کو لکھا کرنے تھے جہاں پر ان کو بہنا چاہتے تھا۔ ..... سیقی تے یعنی تالیف کا مطلب ایسی لیا ہے کہ الہ از نالیف ما نزل من الامات المقدمة فی سورہ هادیم، ادعا شیخ زادی ہے، مطبوعہ ہند، جس کا ماحصل دری ہے جو میں نے عرض کیا اس کثرت سے صحابیوں نے براہ راست قرآن کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے لکھا تاکہ مہد غنائی میں جب حکومت کی طرف سے یہ مطابیکا گی کہ جس جس کے پاس پورا قرآن با اس کی سورتیں ہوں ان کو کہا ہے کہ ضریبوا تبریزیان ایسا بتا ہے کہ لوگوں نے لاکر جبکہ زیر شروع لیا ہوا انجلی میتھی بالورتہ والاحمیں فی القرآن زبانی رائی مورثہ یاد رکھتے ہیں۔ (..... قرآن کے ساتھ ماضی میں) اسی میں یہ بھی ہے کہ حقیقت جمع من (لبقیہ) ماضی میں میتوانیں

پس یہی نہیں کہ قرآن کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سیکھ کر صحابہ صرف زبانی ہی یاد کرنے لئے، بلکہ جو لکھنا جانتے تھے وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس بیٹھ کر جسے ہے سوریں کیلئے ہوتی چلی جاتی تھیں ان کی نقل کبھی لیتے چلتے جاتے تھے اور آنحضرت کے فتاویٰ کے مطابق ان کو مرتب کرتے جاتے تھے اسی لیے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دنبا سے جس وقت تشریف لے گئے تو صحابہ کے سینزوں میں بھی اور ان کے سفینوں میں بھی قرآن محفوظ تھا سنیوں کی حفاظت کا اندازہ اسی سے ہوتا ہے کہ عمدت ہوتے ہی میں بس مرور نہ کاوا قدیمیش آپ تو جیسا کہ سخاری میں ہے شہید ہونے والوں کی تعداد ستر کے تریب تھی دھوکہ دے کر کفار نے ان کو قتل کر دیا تھا اور یہ سارے کے سارے قرآنی حافظ قرآن تھے پھر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے کل ایک سال بعد عرب یہ کلمہ ایک منامی یورغ کو دبائے کے تھے ہمدرد صدیقی میں یا سد نجحہ، فوجی دست بھیجا گیا تھا لیکن آفاق اذیرہ تعداد شہید ہو گئی، اس میں یہی یہی بیان کیا گکا ہے کہ قرآن کے حفاظت کی تعداد جیسا کہ سخاری کے حاشیے میں ہے۔

کاتَ عَدَةً مِنَ الْقَرَاءِ وَ سُبْعَ مَائِةً قرآن کے حفاظ اس جنگ میں ہٹنے شہید ہوئے  
تَقْرِيْبَ اَنَّ كَوْدَا سَاتَ شَهِيدَ

دلفیہ خاصی صفت گذشت، ذکر کثرۃ الدینی بہت بڑا ذمیرہ تھا ہو گیا۔ بہر حال کہنے کی بات ہے جب یہ سلاذ ذخیرہ جو ہم گیا تھا حضرت عمان اُن شریعت لا سے درابت میں ہے

|                                                                            |                                                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نَدَعَاهُمْ سِرْجَلَ سِرْجَلَ فَلَا شَدَّهُمْ بَعْدَ                       | اَيْكَ اَيْكَ اَيْمَنِي صَحَابِيٍّ، كُو بُلَتَ اَوْ قَمْ دَوَى                                  |
| بَرْهَلَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دَهَوَ اَمْلَهَ جَلِيلَ | دَسَے کَرْتَلَنَے کَرْدَانَیِ تَمَنَّى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَلَمْ |
| نَيْقَلَ نَعْمَمَ                                                          | كَنْزَ الْمَلَلِ مَعَهُ                                                                         |

اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں قرآنی سوروں کی ایسی تعلیمیں کتنی کثرت سے مجاہدیں پہلی بھی تھیں جو خود رسول اللہ کی ہوا تھیں «ما تظر احسن گیلانی» لہ اس تعداد پر تیوب نہ کرنا چاہتے ہاں (باقیہ خاصیہ بر سفر و آنہا)

ایک معمولی مقامی مہم میں شہید ہونے والوں کے اندر خیال تو کچھ کہ جب سات سو صحابی ہوتے تھے تو اداہ کیا جاسکتا ہے کو صحابہ میں کتنی زیادہ تعداد حفاظت کی پائی جاتی تھی اور بھی عالی کنٹوپہنچوں کی کفرت کا معلوم ہوتا ہے جوان ہی صحابوں کے پاس موجود تھے کہ کس کے اہلی زمانہ ہی میں کون نہیں جانتا کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ اسلام میں اسی وجہ سے داخل ہوتے تھے کہ انکی بین قرآن پر بعد ہی تھیں انہوں نے اس کو چھیننا چاہا تو ہمیں نے انکار کر دیا یہ وافہ مشہور ہے اور سب جانتے ہیں کہ نہیں تو اب ترا عالم کا یہ ایک واقعہ اس عالمیانہ خیال کی رویہ

انویں خاص صفحو گذشت نازیتوں مثلا طبری وغیرہ سے معلوم ہوتا ہے ایک ہزار و کئی سو ادمی مسلمانوں کی فوج کے ہمار کی اس مہم میں شہید ہوتے تھے، شہداء میں بڑے بڑے لوگ مخدوم سالم مولیٰ الی مذکور حضرت عمر کے میقیتی جانی زید بن الخطاب رعنی اللہ عنہ اس جگہ میں کام آئے۔ قرآن کے متعدد حضرت سالم مولیٰ الی مذکور کو خاص خصوصیت صحابہ میں شامل ہی بخوبی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جن چار صحابوں سے قرآن پڑھتے کا حکم عام مسلمانوں کو دیکھ رکھتے تھے ان میں ایک سالم بھی مذکور طبری وغیرہ سے اس کا بھی پڑھتا ہے کہ سالم کے ساتھ جو فوی و مorte تھا وہ ایل المقرآن کا فوی و مorte تھا جو اتحاد معلوم ہوتا ہے کہ ان لوگوں نے سالم ہی متفرقان پڑھا تھا اور امناء کے ساتھ سب ہی شہید ہوتے تھے حضرت سالم کہتے ہیں تھے کہ ہم قرآن والے لوگوں کو قرآن کی ہی پڑھے ہم ہی سکتے اور واقعہ یہ ہے کہ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بہادر راست لوگوں کو قرآن کی تعلیم پڑھتا تھے صحابی بیان کرنے میں کہ پتھر میں پاؤ دلان کر رسول اللہ صمیم لوگوں کو قرآن یاد کرتے تھے خود صحابہ پر بھی قرآن کے پیش پڑھتے اور یاد کرنے کا جو بے پاہ جذبہ سلطنت تھا اور اسی کے ساتھ اس کا بھی اجزیا کیا جاتے کہ امامت سے کہ فبری میں وطن ہونے نہیں امیا اور شہید ہوتے میں صرف یہ تھا کہ قرآن کس کریما و بادیے دی امام بنی ایام اجا تھا اور شہیدوں میں وطن کے وقت اسی کو پڑھنے و فن کیا جاتا تھا جو قرآن کے یاد کرنے میں زیادہ اگرے ہوتا تھا عرب کا دماغ عام شغلوں سے اس وقت فانی لفاظ میں پیاس ان میں جب پیدا ہوئی تو سب سے پہنچنی بھجنے کے تھے ان کو قرآن بی طبعاً صحابہ کے متعدد بیان کیا جاتا ہے کہ قرآن ان کے سینوں میں اس طرح جوش مارتا رہتا تھا جیسے کھلتی مٹتی مٹتی مارتی ہے جب ایک بگ جگہ حنڈ عکالی بھی جمع ہو جائے تو لوگوں کا بیان ہے کہ دو ہی کدوں ایک شہد کی کمی کی بھجننا ہے اسی کی آواز بگجئے لکھتی تھی لینی قرآن (انویں خاص صفحو اُنہیں

کے لئے کافی ہے کہ ابتدائی پاواٹنوس کے سوا کتنا بیشکل قرآن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ تک حاصل نہ کر سکا، لیسی عجیب ہاتھ ہے کہ مسلمان عورتوں کے پاس قرآن کی تقدیم مکمل نظر ہے میں اور وہ بھی شروع اسلام ہی میں جب پائی باتی تقدیم تو زاد ہے یہی آگے کی طرف پڑھا کوئی وجہ ہو سکتی تھی کہ صحابہ کرام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے قرآن کی تقدیم حاصل کرتے ہوں، ذرا خیال تو کیجیے کہ تجارتی وغیرہ میں لوگ یہی پڑھتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صحابوں کو منع فرمایا کرتے تھے کہ قرآن کو لے کر دشمن کے ہاتھ میں بخدا کرو اگر کتوہ شکل میں قرآن کے نسخے صحابہ کے ہاں موجود ہیں۔ تھے ڈسٹرکٹ کمکٹ کے معنی یہ ہے کہ اسی طرح کی روشنیوں تک دناظرہ صینی دیکھ کر قرآن کے نسخے کا نواب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تھے۔

(تفہیم ارشاد گذشتہ کادریہ حربیہ شروع کی تباخ) نہادت ہیں اس کیوں غصب کیجیے گی اس کی لائی میں سات سو قرآن کے خلاصہ شہید ہو سکے و انہیں اپنے میں فقا افتاب مدار و حمد و شکر میں بخدا کرو کہ وہ کوئی تھہجہ کی خیرزادہ بندی پر اصرار کے ساتھ آمادہ کیا۔ سماں احسن گلابی (دستیحہ صورتی)

لہ سیرہ ابن بیہام میں ہے کہ ہن کے زاد کوب سے۔ اسی ہونے کے بعد صفت عمر خٹی اتر عمان عدنی ہیں میں شرمندگی سی پیدا ہوئی اور ہن سے بوئے اور اصلیٰ الصیفۃ الغزیۃ حستکمہ شرمند الفارش جو برخلاف یعنی جو صحیفہ دکناب نم و گوں سے میں نے ستارہ میٹھے ہونے مجھے دو، اس پرانی کی میں نے کہہ کر نہ پاک ہوں ایسی حالت میں اس کو چھوٹی سکتے غسل نہ خاطرہ الصہبین رتب حضرت عمر نے غسل کیا اور ان کی بن نے صحیفہ ان کو دیا صحیفہ دینی کے اس تصدیک دکر علاوہ سیرت کی کتابوں کے طائفی کی سزا میں بھی ہے۔ اللہ سجاۓ غسل کے اس میں وضو کرنے کا ذکر کیا گیا ہے بہر حال احمد الصیفی کے الفاظ اس روایت میں بھی ہیں، روضن لائف جو کہا ہے کہ اس صحبوہ میں صرف ایک سورہ کویہ تھی بھکر طے کے سوا کا بھی پڑتا ہے بعض روانیوں میں ہے کہ اذ شمر کو روت کو سورہ بھی اس صحیفہ میں بھی وہ حضرت عمر نے اپنی بہن سے مانگ کر مڑھا تھا دیکھو صفحہ ۱۶۳ روضن لائف بھی ۱۶۴۔ لہ غماڈ خیور میں ہے کہ کذا مرد بخود

(تفہیم ارشاد صورتی آئندہ)

کر زیادہ ہے کیا اس حکم کی تعمیل کامنہ فرقان کے بغیر مدنیتی پس واقعیتی ہے جو اس کو صحابہ خود ہی بیان کرنے لئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے یا اس بیان کردہ فرقان کی نقل حاصل کیا کتے تھا اور یوں بکثرت فرقانی سورۃ کی تفہیم صحابہ کے پاس موجود تھیں لیکن اسی کے ساتھ یہ بھی واحد ہے کہ فرقان کی یہ سورۃ جن کی جنتیت مستقبل رسالوں اور کتابوں کی تھی مان سب کو ایک ہی نقطیع اور سائز کے اور اپنی پر لکھوا کر ایک ہی جلد میں جلد کر اٹھا کر طلاقہ رسول اللہ کے عہد میں مروج نہیں ہوا تھا کہ ایکسری مصنفوں کی مختلف کتابیں الگ الگ جلدی کی فکل میں جیسے آجکل جھپپی ہوتی ہیں یعنی حال گز یا عموماً فرقان کی ان سوروں کا سمجھنا چاہتے تھا اگرچہ بعض رواتیوں سے معلوم ہوتا ہے کہ الفزادی طور پر ایک سائز لذت صحابوں نے یہ کام بھی کر لیا تھا لیکن اس کا عامر رواج نہیں ہوا۔ <sup>۱۰</sup> خضرت سلم کے بعد عہد صدقی میں فرقان کو

ریفیہ ماشر صفتی گذشت کہ فرقان پڑھنے کا درجہ اسی قدر بلند ہے جتنا لذت عن نازکوں نماز پر پختیدہ، حاصل ہے یعنی دو ہیں ہے کہ انذر رسول کو جو دوست رکھتے ہیں اس کو جاہے کہ فرقان کو صحت میں پڑھنے اور یہ رہائی تو صلح کی نام کتابوں میں پائی جاتی ہیں مگر وارثی کی تقاریبی روایت جس میں ہے کہ رسول انداز خی خطبیں جب اس مقام پر پڑھنے لینے فرمائے تھے کہ لوگوں اپنے اس کے کو علم اٹھایا جاوے اس کو حاصل کرو اس پر ایک امرابی نے کہا کہ گیا علم اٹھایا جاوے کا علاوہ "المسماحت" یعنی سکونت فرقان کے لئے ہمارے دیوان موجود میں کیا اس سے زیادہ صریح شہادت اس بات کی ملکتی ہے کہ عہد نبوت میں گھر فرقان کے لئے پھیلے ہئے تھے اس سلسلے میں پایا جائے قادر بھی بہت سی دامتیں بخش ہو رکھی ہیں اور من فراسن گیکی اسی مرا غارہ بخاری دھیروں کی اس روایت کی طرف ہے جس میں بیان کیا گیا ہے۔ <sup>۱۱</sup> مذکور عہد سلم کے عہد میں فرقان کو جاہزادیوں نے جمع کیا اور یہ سب انسار سے تھے یعنی ابی ذر، کعب، معاذ بن جبل، ابو زید وزیدیین، ثابت عاصم طور پر جمع کرنے کا مطلب یہ بیان ہے کہ باں باد کیا تھا گرہمہ موزیں ستر صحابی ایسے شہید ہوئے تھے جن کے متعلق بیان کیا گیا ہے جمیں القرآن ابن شہاب زہری بجا تھے جو کسی قدر دعا (ربیہ) پر صفحہ آئندہ

جو خدمت ہوتی ہے اس کا متعلق اسی واقعہ سے ہے میرا شارہ بخاری وغیرہ کی اسی مشہور روایت کی طرف ہے جس میں بیان کیا گیا ہے کہ امام میں حفاظ قرآن کے شہداء کی غیر معمولی کثرت کو دیکھ کر حضرت عمر صنی اللہ عنہ کی درخواست پر صدین اکبر صنی اللہ عنہ نے استغفار صلمہ کے خصوصی کاتب دی جی زید بن ثابت صنی اللہ تعالیٰ عنہ کو حکم دیا کہ ایک نسخہ قرآن کا دادہ تیار کریں۔

(باقی عاشقون گذشت) زبانی یاد کیا تھا ان لوگوں نے قرآن کی دیکھو کنزا العمال گجری حفظ قرآن کو ان ہی چار انصاری صحابوں نہ کو مدد و کرد یعنی کوئی صفائح نہیں ہو سکتے میرے زدیک ان چار صحابوں نے کتابی فصلک میں پڑک قرآن کو پڑھ کر تھا، یعنی قرآن کی کل سوتیں بارے قرآنی رسائل کے پاس کاشتہ شکل میں موجود تھے اور یہ انصاری صحابوں کے لحاظ سے معلوم ہوتا ہے محمد بن کعب الفرضی کے حوالے سے کنز العمال ہی میں جو روایت ہے اس میں یہ الفاظ بھی ہیں جمع القرآن نے زمان البی صلی اللہ علیہ وسلم خمسۃ من الادیفاس ربمنی انصار کے پانچ آدمیوں کا یہ حال تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمان میں انہوں نے قرآن جمع کیا تھا طبلان کے عالم سے کنز العمال ہی میں ایک روایت یہ ہے کہ انصاریوں میں مجتبی بن جابریس نے بھی قرآن جمع کیا تھا ابز دریا قیم سورتوں کے اس سے بھی بھی معلوم ہوتا ہے کہ کسی مصنف کی جیسے کل کتبی وگ جمع کرنے میں کامیاب ہو جاتے ہیں لیکن انہوں کے پاس کل تصنیفات نہیں ہوتے یہ مہربوت میں عام صحابہ کا قرآنی سورتوں کے متعلق بھی حال تھا کنز العمال میں این دادوں کی کتاب المصاحف کے حوالے سے صحابہ کے متعلق یہ الفاظ صراحتاً بھی منقول ہیں یعنی کتبہ اخذ لائشی نے الصحیفہ دایرو الحج ریسی صحابہ نے قرآن کریم کی صحفوں اور تحفیزوں میں لکھ دیا تھا، ص ۴۷ برمناحد میں لوگوں میں کیا کہوں کنز العمال ہی میں اس داعی کا ذکر ہو جاتا ہے کہ قیس بن مروان نے ایک صاحب کوفہ سے حضرت عمر کے پاس آئے اور اگر عرض کیا کہ ایک شخص کو کوئی میں جھوٹ کر لیا ہوں جو قرآن کو باقی کھوتا ہے سن کر راوی کا بیان ہے کہ حضرت عمر عنہ سے یہے خود ہر کوئی اور غصہ میں فرار ہے لئے اسے یہ کون غصہ ہے جو ایسی حرکت کرتا ہے، قیس نے کہا کہ عبد اللہ بن سعودی کرتے ہیں، ابن مسعود کا مام من کر حضرت عمر کو چھپڑو پڑے اور فرمایا کہ غیر قرآن کے جانتے والوں میں میں نہیں ہانتا کہ ان سے بھی بڑا عالم کوئی رہ گا ہے، میں یہ کہنا چاہتا ہوں کہ اس روایت کے بعد یہ خیال کرنا ممکن طور پر قرآن کو خدا تعالیٰ کی مالکیت کی اور یہ کہ جو غیر قرآن کو تھا عطا کی کر کوئی بخشے سے نقل کرنا تھا اگر قائم کی جاتے تو اس کے سوابیں کوئی دوسرا احتمال پیدا ہوتا ہے۔ مناظر حسن گیا

دی سمجھنے والوں نے خدا جانے اس روایت سے کیا کچھ سمجھ لیا اور عجیب و غریب تلاج پیدا کر لیے ہیں اس روایت کو مپی کر کے مدنی ہرگز کر کنابی شکل قرآن نے عبد صدیقی ہی میں اختیار کی دے اس سے پہلے اس کی حبیثت زبانی یاد و اشuron کی سی تھی مگر جو کچھ اب ہے عرض کیا جا چکا ہے اس سے واقعت ہونے کے بعد کوئی ساحب فہم لمحہ بھر کے لئے کیا ہے مخالفت میں تبلارہ سکتا ہے؟ لوگ اتنا بھی انہر سو سچے کر فتح لکھوانے ہی کا اگر فقد ہوتا تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو حسنۃ ابو بکر رضی اللہ عنہ سے کہنے کی کیا ضرورت تھی وہ تو خود کھنڈا ہاتے تھے۔ طرفہ ناجائز ہے کہ ابو بکر کو عبدی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس ذمانت کے نافذ کرنے میں کشمکش کا اظہار کیا ہو جائے بعد کو راضی ہو گئے انہوں نے ابھا تنکار میں اس کام کو کیسے کر دیا ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہماری کیا بخاری کی روایت کے یہ الفاظ ہیں کیسی عجیب بات ہے کہ رسول اللہ کا انتقام: تنکار اُتھنے کے ساتھی قرآن کی ہر ایت کو لکھوا دیتے ہے پوچھو ہمارے بزرگ کیا یہ امام رسول اللہ نے جس کام کو ہر کیا کیا اس کام کو کیسے کر دیا تھا کامیاب ہو سکتا ہے۔

پس اصل واقعہ وہ ہے کہ قرآن کی قوام سورتوں کو ایک ہی تقطیع اور سائز پر لکھوا کر ایک ہی جلد میں مبتدا کر دی۔ جس کا کام اور وہ ہی کھوست کی طرف سے یہی ایسا کام لقا جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خود اپنا حکم نہیں دیا تھا اور حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ اسی خدمت کا ارتقا میں کر رہے تھے جسے نئی کھلافت اور حکمرست کی جانب سے اس کام کو یا فابله ٹھوڑے ایجاد مل دیا جائے بلاشبہ یہ کیک یا اقدام تھا اور ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اس اقدام کے سقطی تر دیا تو اس کی ایقیناً گنجائیں تھیں لیکن بعد کو خدا ان کا فیصلہ بھی یہی ہوا کہ جانے متفرق رسائلوں کی صورت میں رہنے کے یہ زیادہ مناسب ہے کہ تمام قرآنی سورتوں کو ایک ہی تقطیع

کے اور اراق پر لکھوں کا ایک ہی جلد میں سب کو مجمل کر دیا ہائے پھر جبیا کہ سب جانتے ہیں بخاری کی اسی روایت میں ہے کہ حضرت زید بن ثابت کو حکومت کی طرف سے اس خدمت کے اخراج دینے کے لئے ابو بکر صدیق نے مقرر کیا۔ زید بن ثابت نے بڑی محنت اور جان فشانی سے اس کام کو پورا کیا، کام کی رپورٹ کرتے ہوئے دی ہاتھیں کہیں جو آج بھی کتابوں کے نقل کرنے والے خصوصاً قرآن عجیب اہم کتابوں کے لکھنے والے اور جھاپنے والے عموماً کرتے اور کہتے ہیں یعنی مختلف شخصوں کو بھی انہوں نے لکھنے وقت پیش نظر رکھا اور اسی سلسلہ میں آنحضرت صلعم کی لکھوائی ہوئی ابتدائی یادداشتیں جو رقماع عسیٰ بخات و غیرہ پڑھیں ان کو بھی انہوں نے اپنے سامنے لکھنے وقت رکھا یا تھا نیز ہر آیت کی تصحیح درود حافظوں سے بھی کرتے ہیں چلتے ہیں اسی کے ساتھ یہ بھی بیان کیا کہ در حافظوں کی تصحیح کی شرط جو کہ اس شرط کی پابندی بھی ان آیتوں کے متعلق میں نہیں کی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بلکہ ان کو میں سنتا ہا اور ایک ایسے صحابی جن کی شہادت کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دشہاد توہدا کے متساوی فرار دیا تھا یعنی خذیلہ بن ثابت انصاری کی تصحیح کو کافی سمجھا جسکی وجہ غالباً دی کھتی نہ امام مالک شہاب زہری سے اور شہاب زہری عبد اللہ بن عمر کے صاحبزادے سالم کے حوالے سے یہ روایت نقش کرتے ہے کہ زید بن ثابت نے "القراطیس" پر ابو بکر کے حکم سے قرآن کی کل سوروں کو لکھا تھا، غالباً ایک ہی تقطیع کے اور اراق جب بنائے جاتے تھے ان کو قراطیس ہوتے تھے دیکھو انقاں صلوات اللہ علیہ وسلم و شہادت اللہ علیہ وسلم دشہاد توہدا متفاہن گیا تھا نہ واقعہ ہوا تھا کہ ایک بدعتی حسی کا نام سوارم بن قیس المغاربی تھا اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و شہادت اللہ علیہ وسلم دشہاد توہدا کا لفظ لکھی بتائیا ہے (بعضی ما شیہ بر صفحہ آئندہ)

کہ سورہ براءت کی ان آیتوں کو بدلے۔ فتحیہ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابوں کو پڑھنے کا عاصم حکم دے رکھا تھا اسی لئے عاصم طور پر جانی کا حقیقی یہ دلوں کی سیکھی تھیں۔

بڑیاں حکومت کی جانب سے ایسا ہی تقلیع پر تاہم ذکر کی سورہ توں کے لکھا تھے اور سب کو ایک ہی حلہ میں مجتمد کرائے کام مر عذر تو عبید صدیقی ہی میں اپنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دفاتر کے ایک سال بعد ہر کوپڑا ہر چکا تھا خلافہ قسطلاني شارٹ بنگاری کے حوالتے لکھا تھا

(فَقِهْ مَا شَيْءَ عَمَّا يُنْهَا لَكُمْ شَرَفٌ) اللہ علیہ وسلم سے ایک گھوڑے کا زخم دخت کا منڈپ ریا اگر کوئی کیا اور لا کر معاشر کو کس کے ساتھ موارد تحریر کر سکتا ہے اس کے دلت کوئی درست موجودہ تھا خدا کی اندر کی تھے۔ ہر کو کہا کہ جنہیں معاشر ہر ماہر رسول اشتبہ پوچھ کر تم کب مرجد سقے و گواہی دے سکتے ہو تو خیریت کا کارکرداشت کی ساتھ کو جب ہر حق سمجھنے ہیں تو معاشر گھوڑے کے معاشر ہیں اپنے کو کی فلاحت و افسوس و عویض موت سکتے ہیں اسی حضرت صلی اللہ علیہ وسلم اسی مرقد پر فصلہ ذرا بیکر خزیرہ میں کی موافقت یا مخالفت میں کوئی دین ان کی گواہی کا کافی تذرا دیکھتا جاتے گی (اس لفظہ علیہ) کہ ان صفائی کا نام خزیرہ تھا اب خونی خدا رسمی روانیوں سے معلوم ہوتا ہے کہ مذہب سے کسی رادی کو ان کا نام خزیرہ یاد رہا اور کسی کو ابو خزیرہ اگر پڑھتی سے معلوم ہتا ہے کہ خونی نام بناتے والے صحت سے زبانہ فریب ہیں ان روایتوں میں ایک اختلاف یہ ہے کہ اس واقعہ کا تھا عبید صدیقی کی ترازوی خدمت سے تھا یا احصنت عثمان کی حکومت نے جو کسی بھائی تھی، اس وقت یہ واقعہ بیش ایسا تھا گلکھا ہر ہے کہ عبید عثمانی میں اس رات تو کے پیش آئنے کی عورت ہی کی تھی، عبید صدیقی میں قرآن کے سارے اجزاء کی شیرازہ بندی ہوئی تھی عبید عثمانی میں قوامہ صدیقی کے اسی مرتبہ سخن کی نفل کی گئی تھی جس کی تفصیل آگئی آرہی ہے اس سے کبھی معلوم ہوتا ہے کہ جن چند آنیوں کے متعلق زید بن ثابت نے یہ بیان دیا تھا آئینی سورہ براءت کی آخری دو آیتوں میں بالآخر بکی اپنی رحال صد فواماً عاهد دال اللہ الای ولی آیت تھی روایت کے راویوں کو اس میں ہی اشتباہ ہوا اور غالباً تھے یہی ہے کہ براءت ہی ولی آیت تھی کیونکہ عاصم طور پر طبر و طبلیف کے ان ہی دو آیتوں کے پڑھنے کا حکم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دیا تھا اسی لئے ہر خاص دعام کے یاد ہونے کی وجہ سے زیادہ تفتیش و تمازن کی ضرورت ہی تھی، مگر روانیوں کے مختلف الفاظ پر اگر ہر کیا جائے تو ان سے واقع کی اصل صورت یہ معلوم ہوئی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجموعی ہوتی یا وفاختیوں میں سے صرف یہی مکمل اجس میں براءت کی یہ دنوں آئیں تھیں (رباتی عاشیرہ صفر ۱۴۳۶ھ)

## نے نقل کیا ہے کہ

ذکر کان، نظر ان سہمہ کا تربیتی جد، جسی  
وَإِذَا عَلِيْهِ وَرَأَهُ مَلِكُ الْمُؤْمِنُوْنَ كَمْ جَهَّزَ سَارِمِي سُورَتُوں  
کی پڑیں اک سماں بہانے الہدایہ کیس جو جمیع نہیں ایسا کیا تھا جیسی ایک جدد میں ایجاد ساری  
وَلَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِمْ هَلْكَلَتیں سُورَتُوں میں بہوتی تھیں (۱)

فَإِذْ مَا بَرِيَ سَبَقَتْ حَسْبَلَی کے سماں صدر یا پہلے کتاب فہمِ السنن میں لکھا ہے کہ رسول اللہ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کے گھر میں قرآنی یاد و اشتuron کا جمع ہو چکا ہے  
بکانِ الفراہی فیہ مُشَتَّتَ شِبَابِهِ مُسَاجِعَ  
اسی میں قرآنی سورتیں ایک گلگ لکھی ہوئی تھیں  
وَلَمْ يَرْجِعْ إِلَيْهِمْ طَالِعَاتِیں  
اور جمع ہونے والے طالعاتیں تھے جو شہرت  
ایک گلگ سب سورتوں کو جمع کیا اور سایہ دیکھا  
سے سبکی شرافتہ بن دیکی ۔

او ریوی کام جنہی ایک جلد میں جلد کرنے والے میں جمیل صداقی میں اسجا مر پایا لیکن دوسروں کو بھی اسی کی  
تفاہید پڑیں سائی سر توں لو ایک بھی تقدیم پر کھوا کر ایک بھی جلد میں جلد کرائیں اور سورتوں کی  
جلد بندی میں جو ترتیب رکھی گئی اسی کی پانیزہ کیا کہ اس پر لوگوں کو جو پورے نہیں کیا گیا تھا لیکن ایک  
ہی مصنفت کی چند کتابیں کو مختلف سائز کے اور اتنی پر لوگ چھاپتے ہیں اور کسی خاص ترتیب کی

بِقِيمَهِ عَالِيٰ مَعْلُومٍ لَذَّتُهُ زَيْدٌ کو میں سدا تعاوہ خود فرماتے ہیں کہ وہ کمتر متفق و تمام انتہتہ ہا اور یہاں تک کہ خریدیں یہ پڑ  
بہنوں کو ۔ لے اس کو وہ خدا منہ دیج کیا تو شریم کسی اس دیگم شدہ رقد ایک ایسا ہے جو اسے مفروضیتی کے لئے منادا  
ہم لوگوں نہ ہو، لذت دھا، تجھ فائیز نہ ہو، تھے با اعمالیہ بے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ دوسرا سچے جانی بھی کافی  
ہے شریک لقہ ترتیب کے پاس یہ سخن ایک لذت پڑیج کیا تھا ممکن ہے کہ مغل ایسے یا اسی دوسری غرفتے رسول اللہ  
سے خوبی مانگ کر ایسے گئے اور دا اپسی سے پہنچتے تھفت سنی اللہ علیہ وسلم کی ذات بھگی یا کسی اور وجہ سے والیں کرنے کا موقع ان کو

پابندی کے بغیر جس کے جی میں جس طرح آتا ہے ان کی جلد بند ہوتا ہے کچھ بھی حال حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خلافت تک رہا لوگوں کی انفرادی آزادی میں حکومت نے داخل دینا مناسب نہ خیال کیا لیکن مختلف مالک رامصار کے لوگ جب اسلام میں داخل ہوئے جن میں عرب ہی ہیں۔ بلکہ سبز دن عرب کی بھی ایسی ٹری آبادیاں شریک تھیں جن کی نادری ربان عربی نہ کلی، عربی الفاظ و حروف کے صحیح تلفظ کی قدرت طبعاً ان میں ہیں پائی جاتی تھی نیز خود عرب میں بھی تباہی اخلاف لب و لب میں ہر کثرت پایا جاتا تھا اور اخلاف کی یہ نوعیت دنیا کی تمام زبانوں میں عام ہے ابن قتبہ نے اب وہ لوچ کے قائم اختلافات کا ذکر کرتے ہوئے بیان کیا ہے کہ

اللهذلی یقیرہ عتی حین و الا سدی (ہدایتی مخفی بندی کے قبیلہ) اے (حقی میں) کو

یقیرہ تعلمون بکسر الراءی هیمیل و افقوش عتی عین پڑھتے میں، اسی طرح تعلیمات کی اس کو

لا هیمیل<sup>۱</sup> زبر کے ساتھ اسدی اینی بی اسد اے تلفظ کرنے

میں اسی طرح سمجھی اہماں سے کام لیتا ہے فرنی

پہنچ کرتا۔

اسی طرح تابوت کا تلفظ خود دینہ والے تابودہ کرنے لئے اور بھی اس کی بکثرت مثالیں ملی ہیں قرآن کے پڑھنے میں عربی قبائل اور عجیبی نو مسلموں کی طرف سے ان اختلافات کا جب ظہور ہوا اور ہر ایک اپنے تلفظ کی صحت پر اصرار بے جا کرنے لگا تو اس وقت حضرت حذیفہ بن یحیا صحابی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے منثورہ سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے اس نسخہ کی نظر، کرنے ایک سرشارہ قابیم کروایا جو محمد صدیقی میں تیار ہوا تھا اس سرشارہ کے افسوس ہی حضرت زید بن ثابت ہی مقرر کئے گئے جنہوں نے عہد صدیقی میں نسخہ تیار کیا تھا اور مزید گیارہ ارکان کا ان کی

لہ تبیان فی مباحث القرآن صفت۔ صالح الحبادی مدد نبوذ نبات تو عربی میں مسلمان ہوئے تھے آخر ضریعہ بر عصوف آئندہ،

امداد کے لئے اضافہ کیا گیا اور حکم دیا گیا کہ تائیت کی حد تک قرآن کو اسی بھی اور تلفظ میں لکھا جائے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا تلفظ اور الجہ نہما اسی سر شرست نے چند نقصیں تیار لیں، حضرت عمر بن عثمان رضی اللہ عنہ نے مختلف صورتوں کے پایخت میں پہنچ کر فرمان جاری کیا کہ اپنے پنچ قبائل یا انفرادوں کی بھوی یا تلفظ کے لحاظ سے لمحے ہر سے قرآن لوگوں کے پاس جو موجود ہیں وہ حکومت کے حوالہ کر دئے جائیں تاکہ ان شخصوں کو مدد و مہم کر دیا جائے۔

عبد عثمان میں نزدیقی خدمت کی صحیح ترجیح اور حضرت عمر بن عثمان رضی اللہ عنہ کے عہد میں قرآن شریف کی خدمت یعنی اور سرفت یعنی ہوتی ہے جو بیان تے خود بہت بڑی اور ابھم خدمت ہے درہ عربی قبائل اور عجمیوں کے مختلف تلفظ کی بیان اور لکھتے ہوئے قرآن غدا خواست اگر دنیا میں ہلکی نسبت میں جانتے تو خدا ہی جانتا ہے کہ دشمنان اسلامیہ میں بات کو بینگھ کر بنا کر بیان سے کہاں پہنچا دیتے۔ حضرت عمر بن عثمان رضی اللہ عنہ کا بہت بڑا احسان ہے کہ کتابت کی حد تک اکتوں نے قرآن میں دحدت کا رنگ پیدا کر دیا اور بالتفظ تو ظاہر ہے کہ اس میں دھت کا مطابقان کے سین کی بات ہتھی نہیں اسی تھے اس مطابق کو نظر انداز کر دیا گیا اور آنادی عجیبی کی کہ جس کا جو تلفظ ہے یا تلفظ کی جس نو عیت پر جو فادر ہے اسی تلفظ اور سب دلیلیج میں قرآن شریف کو وہ پڑھ سکتا ہے ایک حدیث بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی موجودتی کی میں فیصلہ فرمادیا گیا تھا کہ قرآن مجید یک ہی ترقی، یعنی تلفظ پر نازل نہیں ہوا ہے بلکہ یہ سبجد احرفت، یعنی منعدہ تلفظ کی اس میں گنجائیش ہے۔ اگرچہ کوشش تو اسی کی کرنی چاہئے کہ اسی سب دلیلیج میں قرآن کی تلاوت ہر مسلمان کو میر جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خصوصیت کا ایک مستثنی نہ ابتداء ہے مسلمانوں میں مردیج ہو گی

ذیقیہ ارشیعیہ صفویہ گذشت، صلی اللہ علیہ وسلم خصوصیت کے ساتھ کتابت کا کام ان سے یا کرنے سمجھی کہ اس مسلمان میں یہ دین کے درجت اور زبان کی ملکیتی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے علم ہے، تھوڑتے تھوڑتے عاصل کی تھی اے ان صحابوں میں ہی جنہوں نے ذیقیہ باڈکار جو پڑی ذرا انسن دوسرا بیٹے کے سلسلہ ان کی ایک کتاب کا ذکر موجود ہے کہ میر خون کرتے ہیں۔ ۴ مظاہر حسن گیلانی

اور عبرت کے سے دینی یہ تابنے کے لئے کوشش کی جائے تو عزیز ربِ آدمی سبی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے تریخی ادب ملیجہ میں فرآن پڑ سکتا ہے) فرأت و خوید کے نئے اسی قسم کے لوگوں کا عہد صحابہ و تابعین ہی میں عموماً انجام کیا گیا جو نسل اعراب و نفی فتنہ فرآہ کے اثر بعد کوئی بھی زاد فاریوں کی جماعت ہٹانی۔

بہرحال یہ تفہلان رسمی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانہ کا اذناہ فرآن کے متعلق یہ کچھ بھی ہے وہ یہ  
بے کوئی بابت کی حد تک لفظ اور لسب و لہجہ کے تبلیغوں کا سیاست کے لئے تابعوں کو دیا گیا اور یہ ہم یعنی رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے نقش یا کلی جو وہ پندرہ سال بعد انجام بایا۔ آج ممکن ہے کہ غلط تفہلان  
کے عہد کی اس قرآنی خدمت کی قیمت و اہمیت کا لوگوں کو صحیح اذناہ نہ ہو کے لیکن ذرا سوچئے تو سہی کہ  
اہم دعییٰ یعنی مسلمانوں کو کتنا بابت کی اسی ایک شکل پر جمع ترک و یا جامتو نہیں کیا ہوتا۔؟

عجمی مسلمانوں کو تو ابھی جانے دیجئے خود عربی قبائل میں تفہلان اور ایجوں کے اختلافات کی محوالی  
تفہل فرآنی آیت "قد جعل سب مختلط سریا" کو قبید قیس والے جوک تابیث کا لفظ اور شریعہ سے کرتے  
تفہل ظاہر ہے کہ اس بنی اسرائیل آیت قیس کے قبید والوں کے قرآن میں ہی شکل لکھی ہوئی ملکی معنی  
قد جعل برپی مختلط سریا "قیس" کے اس بذریعہ لفظ کا الصطلاحی نام کشکشہ قیس تباہی طرح قیمہ والے ان  
کے لفظ کو عن کی شکل میں ادا کر رہے تھے اس کا نام عصر نہیم تھا املا سی اللہ ان ماںی بالفہی کو خسی اللہ عن باقی

لہ اور واقعی اس پر تبیب ہوتا ہے کہ فرآن کے بدقولی قبیلہ میں ہمہ کالون اور درجنہ غیرہ نام رکھنے والے بزرگوں کو  
بانے ہیں۔ درج ذیل تبیب ہے میں کو درستاذ تھا۔ کیونکہ تباہی اس احتمال سے ہے لیکن قرآن کے متعلق تو اس کی تصریح کی گئی  
ہے تو یہ یورپیں یعنی رومی لفظ ہے، اسکا ہے کہ عربی میں پڑک رہتے اتنا شرف ہوا کہ کالون کو تباہی کا نام کو کافی سے  
پال دیا گیا۔ یعنی تھی کہ کالون کے منی جسکے میر باقی یوں ہی آپ کو فرام سمجھو اس فن کے اکابر ان میں زیادہ تر عجمی المنس  
اور موافق طبقہ سے ترقی رکھنے والے حضرات میں گے۔ ۱۷ میاڑھ حسن گنجانی

پانچھی کی شکل میں ادا کرنے سے اور سب ت دشپ اس فبلید کا لمفظ تھا جوں کوت کی شکل میں ادا کرنا تھا اسی وجہ سے پوری سورہ والانس کی ہر آیت کے آخری لفظ میں بجا ہے س کے ان کے قرآن میں ہم گویات کو یا تے مثلاً اسود برب اذات اخ اس معاملہ میں لوگ اس درجہ محبور سے کہاں مسود رضی اللہ تعالیٰ عنہ جیسے حیلیل القدصانی جوڑھی فبید سے تھے ان تک کو حصہ عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ زادہ تھا کہ وحیت صدر، "کا لمفظ "عین صدر" کی شکل میں رکھ رہے تھے۔

جب خالص عربی قابل کایہ حال تھا تو بچا پرے عجیبوں میں پہنچ کر قرآنی شخصوں کی جو حالت ہوتی رہ نظر ہے۔

دور کیوں جائے ہندوستان سی کانیجوکلہ ہوتا بھلی ہوئی بات ہے کہ اس صورت میں جتنے قرآن بخوبی میں طبع ہوتے اس میں ہر گلگل بجائے ق کے ک ہی چھاپا جانا، سی طرح دکن میں جو قرآن پھیلتے ق کی مگر خود رخ کی گلگل لوگوں کو ہر گلگل نظر آتا دراس فرم کے اختلافات کو کون گن سکتا ہے ہر نکھڑے فاصلہ سے تلفظ اور لہجے کے یہ اختلافات زیادتوں میں پیدا ہی موجاتے ہیں۔

جب حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے زمانہ میں یہ بیان کیا جاتا ہے کہ مدرسے کے معلمین جو مختلف ایجوس میں قرآن پڑھاتے تھے انھیں میں لفظ نسبتیہ تبعثتیہ کی نوبت تک آگئی تھی تو سمجھا جا سکتا ہے کہ آگے بڑھ کر یہی اختلافات مسلمانوں کو خطرہ کے کس نقطہ نک پہنچا دینے ہے؟

واعدیہ ہے کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی حکومت کی اس خدمت کے مسلمان  
بہبیت ممنون نظر آتے ہیں اور عموماً اس کا ذکر کرنے ہیں جیکہ کہ خود حضرت علیؓ کرم اللہ ذبھہ فرماتے تھے

لے قبائل عرب کے ادب و لیہی کے اختلافات کے سلسلہ میں جو شناسیں دی گئی ہیں علاوہ دوسرا سری کتابوں کے الجزاری کی تبلیغ میں بھی اس کا کافی محاولہ سکتا ہے دیکھئے صفحات ۳۷، ۴۰، ۴۷ وغیرہ ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ ولدی روایت کا ذکر بھی اسی کتاب میں کیا ہے ۔ ۲۲

کو "عثمان نے بیت اجھا کیا اور جو کچھ کیا ہم سب کے مشورہ سے کیا انہوں نے پوچھا کہ مسلمانوں میں یہ جگہ دا بوجھ پر کیا ہے کہ ہر ایک اپنی فرأت کو دوسروں کی فرأت سے بہتر فرار دینا ہے بلکہ دوسروں کی فرأت کو کفر کی حد تک بھی پہنچا دبا جانا ہے اس کا علاج کیا کیا جائے؟ ہم لوگوں نے پوچھا آپ نے کیا علاج سوچا ہے۔ عثمان نے کہا

اہری ان جمیع انسان علی مصحت اللہ میں خیال کرتا ہوں کہ لوگوں کو ایک ہی مصحت پر جمع کر دیا جائے۔

یہی "جمع انسان علی مصحت اللہ" عہد عثمانی کی صحیح تعبیر ہے یعنی مسلمانوں کو ایک ہی مصحت پر آپ نے جمع کر دیا۔ عوام نے ان کے اسی خطاب کو جامع القرآن کے نام سے مشہور کر دیا جو حرف ایک کو واقع کی صحیح تعبیر نہیں ہے بلکہ سچی بات یہ ہے کہ عام طور پر اس تعبیر سے مٹھی مٹھی ہمیں گئی۔ لوگ سمجھنے لگے کہ حضرت عثمانؓ سے پہلے گویا فرآن جمیع کیا ہوا یا لکھا ہوا نہ تھا اور یہ تو خیر ایک تعبیری غلطی ہے سچائے جامع القرآن کے جامع انسان علی القرآن سے جیسا کہ حضرت علی کرم الشفیعؓ نے فرمایا اس کی اصلاح ہو سکتی ہے مگر یہی قصہ یعنی حضرت عثمانؓ کی طرف فرآن کی اسی خدمت کا انتساب اور اس کی شہرت ایک بڑے فتنے کا مقدمہ بن گئی۔ اور اب ہم اسی فتنے کے متعلق کچھ عرض کرنا چاہتے ہیں۔

لہ دیکھو حضرت العمال بر عاشیر سن لاحق فہرست  
لہ یہ عجیب بیات ہے کہ مسلمانوں میں یہ غلط فہمی نہ از سے بھی ہوتی ہے غیریہ صدی کے مشہور صوفی اور عالم حارث حماہی کا قول اتفاق میں سیلوی نے نقل کیا ہے المشہور عند انسان سے انجام  
القرآن عثمان و سیں کذلک اما حصل عثمان انسان علی تلفظۃ لوحہ واحد لوگوں میں مشہور ہے کہ حضرت عثمان جانتے  
القرآن ہیں حالانکہ صحیح نہیں ہے انہوں نے لوگوں کو قرآن کی یہی قراؤ پر صرفت جمع کی، مٹھے القرآن ہی میں این الفتن  
کا قول نقل کیا ہے کہ مtron قریش کے نعمت اور سب دا یہ پر حضرت عثمان نے قرآن لکھوا یا، لیکن اسی کے ساتھ ہی ہے کہ  
قد مسٹ فتنہ بلخہ خیز ہمہ رئیس قریش کی حد تک قریش کے مب دلیجو کی باندھی کی گئی باقی بڑے ہمیں حضرت عثمان  
نے ہمی اہانت دے رکھی تھی کہ دوسروں بیوی و مخفف میں بھی لوگ پڑھاں سے، تھی اور مشقت کا ازالہ مقصود تھا صدقہ  
(یافتی آئندہ)

# ہزار ہا سال کے قدیم ترین تاریخی وثائق قرآن کی روشنی میں

(۲)

حضرت مولانا سید مناظرا حسن صاحب گیلانی صدر شعبہ دینیات جامد فہمانی

(جید آباد کون)

حیرت ہوتی ہے کہ سحر اور جادو میں ایک طرف ان ہی مصروفیں نے یہ کمال پیدا کیا تھا کہ بعض موریات اس شکل میں برآمد ہوتی ہیں کہ ایک آدمی تک مجبوں کو باذل کے پنج باتے ہوئے ہے، اور پانچ دلوں ہافروں میں متعدد سانپوں، سچھوڑوں کو بھی پکڑنے ہوئے ہے اور ان ہی کے ساتھ دم کے ساتھ شیر کو بھی اٹھاتے ہوتے ہے، یہ مورتی مصری میوزیم میں موجود ہے، مگر دوسرا طرف ان ہی آثار سے جو مصر کے مختلف مقامات سے برآمد ہوئے ہیں اور پوچھی، باشپیں صدی قبل میسح کے موغلین خلافیہ رید دوائیں یوتانی، ڈیوودرس صفائی، پلوٹارک وغیرہ کی تاریخوں سے معلوم ہوتا ہے کہ ان ہی جانوروں کو مصری آخمنی پر جنے لگے تھے۔

عبد فرا عنہ میں کہتے ہیں کہ یہ بعد ویکھے میں فالواحدوں کی حکومت مصر میں قائم ہوتی رہی انطنوں کا بیان ہے، کہ مصروفیں کے دین اور دھرم کی اس عجیب و غریب شکل کی ابتداء چھپیں ہیں فاذا دے سے شروع ہوتی، اور رومی جس سحر پر فالین ہوتے تو ملک ان ہی حیوانات معمودوں اور دوسرے دیوتاؤں کے پنج پڑا ہوا تھا، حالت یہ ہو گئی، کہ جن سانپوں کی پرستش کرتے تھے اگر وہ کامنا تو اس کو فرض فستی خیال کرتے تھے۔ یا جن دیندوں کو پوچھتے تھے اگر کچھ لیتا تو بخشنی اس پر راضی ہو جائے

تھے کہ ان کو پھاڑ کر کھا جائے۔“

حوالہ جوان پرستی کے سلسلے میں مصریوں کا ذوق عجیب تھا، مذکورہ بالا جوانی معبودوں کے ساتھ ساتھ ان کا بڑا زبردست معیوب سائد تھا جسے وہ ابیسیں بھی کہتے تھے اور میں بھی کی شکل کا ایک معیوب حاتور نامی تھا، اور جہاں ایسے بھاری بھر کم بدن والے جافر کو وہ پوچھتے تھے، وہ میں ایک خپکر کہڑا، جسے عربی میں جبل کہتے ہیں، اور مصر کی پرانی زبان میں اس کا نام ”خپر“ تھا شکل جس کی یہ لہجہ بنائی گئی ہے، پکیسا مصریوں کے اہم معبودوں میں شامل ہوتا تھا، عہدِ قراونہ کے پھلکدار کو وہیں نے بعض دلچسپ لطائف میں مصریوں کی جوان پرستی کے سلسلے میں نقش کئے ہیں مثلاً دبوڈور صدقی نے لکھا ہے کہ

لہ والٹرا علم بیل، عربی تلفظ جس کا بدل ہے اس کی پرسنل کاررواج دینا میں کس بنا پر ہے۔ فرمائی جاؤز ہونے کی وجہ سے اس کی پرسنل ہوئی تو جاہے کہ جن مکون میں بجائے بیلوں کے گھوڑوں سے ہیں جوستے ہیں دیباں کے لوگ گھوڑوں کو بچانے اور گئی رو رود غیرہ اگر اس کی علت ہوئی تو غربی بعض (جاہوں) جو صدر و فیرہ میں بھی کبڑت پائی جاتی ہے اس کی زبانہ مستحقی تیخ اکبر میں الدین بن عربی نے لکھا ہے کہ عرض کے اتحانے والے فرشتوں میں ایک فرشتے کی شکل بھی عجیبی ہے، یہودی درایات میں بھی یہ تقدیمات ہے تیخ اکبر نے اس پر اضافہ بھی کیا ہے کہ جس زمانے سے میں کو لوگوں نے معیوب و بیبا س فرشتے کے پھرے پر غم کے آثار، طاری میں ہمہ نہ مفہوم رہتا ہے، بہر حال اس باب کچھ بھی ہوں جو مریاں صدر سے برآئے جو بھی ہیں ان میں ابیسیں اور حاتور کی مریاں بھی میں، علاوہ اس کے مصریوں کا تامدہ یہ بھی تھا کہ ایک خاص قسم کا سائد جس میں خاص علامتیں ہوئیں ہیں عرض کے وہ لایا جانا تھا اور عظیم ارشان صدر میں وہ رکھا جاتا تھا، پڑے پڑے کا ہن اس کی سیدو اکر تے تھے جب ابیسیں مر جائی تو پہلے اس کو دریا سے نیل میں ضل دیا جائے پھر جزو کرنے والی دوائیں کو اس میں بھر کر پڑے دھرم دھام سے اس کو دفن کر دیا جاتا تھا اس کے جہاز سے میں کا ہن خاص طریقہ سے ناچاکرتے تھے اسی طرح جب نیا ابیس اپنی خاص علامتوں کے ساتھ مل جانا تو پھر یہی خوشی مناتی تھی اُنکی اور اس وقت کا کچھ بھی خاص دلگ کا نایاب ہوتا تھا۔ ادا دب والدین المطرن ذکری

(بعضی طائفہ پڑھو اتنہ)

”کسی رومی سپاہی نے ایک بستے تے کوہار ڈلا، مصروفوں نے اس بستے کے قصاص میں اس رومی کو قتل کر دیا۔“

اسی طرح پٹھارک نے یہ قہقہہ نقل کیا ہے کہ

”مصر کے دشمنی علاوہ صوبہ سینیو پولیسٹ نامی کے باشندے ایک خاص قسم کی محملی کاٹشکار کر کے اس کو چھٹ کر گئے جو صوبہ کسرینگ کے رہنے والے محلی کی اس قسم کی پوچھا کرتے تھے پھر محلی کے پوچھاریوں کو جب ملی تو انہوں نے سینیو پولیسٹ والوں کے نام اعلان جنگ کر دیا تھا  
زبردست رضاقی ہوتی آڑا س کئے کے پڑھنے میں کامیاب ہوتے جو سینیو پولیسٹ والوں کا سعید  
خواہوں نے محلی کے قصاص میں اس کے گذجے کیا اور انتقام کی اگل سمجھاتی“

مصر قبیلہ اسٹرالوں بھی ہے اس نے لکھا ہے کہ

”مصر والے گھٹریاں اور مگرچھوں کے نئے کھانے کا نظم بڑے ترک داشتمام سے مختلف دنیاہوں میں کرتے تھے اور میثی قرار رقم اس پر وہ خرچ کیا کرتے تھے۔“

ہیر دھوؤں نے بھی لکھا ہے کہ

”مصری ہجن جن جاگروں کو پوچھا کرتے تھے ان کی لا شوری کو دہ باوشا ہوں کے مقبروں میں دفن کیا کرتے تھے اور ان معمود جاگاروں کے دفن میں اپنے ماں باپ اور عزیزیوں فریجوں سے بھی زیادہ دلچسپی لیتے اور میثی قرار مصارف کا بار اٹھاتے۔“

انطون زکری کا بیان ہے کہ

”مال میں ایک بڑے گہرے خندق سے نہار ہا نہار یلوں، اور مگرچھوں کی لاٹیں برآمد ہوتی ہیں جو می دھوڑت، کی ہوتی ہیں،“ ۲۷

مصر کی تاریخ پڑھنے والے جانتے ہیں کہ تیس خلاف ادالوں کی حکومت عہد فراعنة میں یہ کی

بهد و بیگنے جو قائمِ موتی رہی حقیقت سے پہلے چلا ہے کہ کم از کم حضرت مسیح علی السلام سے چار نہاد بر سر پشتیر سے شروع ہو کر نفتانی بوس نامی پہنچ کر ختمِ موجاتی ہے تجھجا جالم ہے کہ تین سو چالس قبل مسیح میں فرعون کے اس در کافر افران ہوا، رومی اسی کے بعد مصیر پر قابض ہو گئے، جیسا کہ میں عرض کر چکا ہوں کہ سراغ لگانے والے مختلف قرآن اور شہادتوں کی روشنی میں اس نتیجے تک پہنچ ہیں کہ ہزارہا سال انک تو حید و آخرت بن اور باپ یعنی بُنیٰ دیدی اور داشم بہشت و دنیخ مرے کے بعد دسری زندگی یہ اور اسی تکمیل کی دہ ساری باتیں جن کی تکمیل خدا کے پیغمبروں نے دنیا کو دی ہے یہی چیزیں مصروفیں کی دینی زندگی کے جو ہر ی حقائق ہے، بلکہ مصیر کے اسی موقملک کے باشدے عروج و ارتقاء کی آخری میڈیوں پر جب پہنچ گئے تو شش قن اور تاکلوٹ نامی فرعونوں کے زمانے میں جو انعامیں خانزادے کے ہمراں لئے تجھیں کیا گیا ہے کہ حضرت مسیح سے نعمتیں اپنے بزرگ سال سے آگے ان کی حکومت کا عہد تجاد نہیں ہوتا، اسی زمانے میں خاقانِ عالم کے سامنے تھے جب کبھی کوئی قومِ سُری ہے تو دیکھا گیا کہ ہر ایک کے سامنے پڑی ہوتی ہے، اب دیکھو ہے ہیں کہ جن جیسے کہیں نہ کو معبد بنایتے پر دہ راضی ہو گئے، وہ کنوں کو کبھی پر جنم لے، اور جو لوگوں کو بھی، سانپوں کو بھی اور بھیپوں کو بھی،

اور یہی میں کہنا پاہتا تھا کہ کچھ نہیں تو صرف مصیر قدر کی تاریخ ہی کا اگر مطالعہ کیا جائے تو نظر آئے گا کہ ابتداء بر قوم دللت کو خالقِ عالم کی طرف سے پیغمبروں اور رسولوں نے توحید ہی کی تکمیل دی ہے شرک میں جب کبھی اور جہاں کہیں بھی ذمیں مبتلا ہوئی ہیں دہ اپنے اہلی دین سے دور ہونے کے بعد ہی ہوتی ہیں اس قسم کی قرآنی آیتیں خدا

وَلَمَّا نَبَثَنَا إِلَيْنَا كُلُّ أَمَّةٍ سَرَّ شَوَّلًا أَنْ أَعْبُدَهُمْ ہم نے ہر امت رقم) میں اپنے بیوام پر بھیجے دین بیان

اللَّهُ أَكْبَرُ بَلَى اللَّهُ أَكْبَرُ اسْطَاعُوهُ دُرْدُونْ ۔ لے کر کو الشیخی کو سمجھتے رہو، اور الاطاعت (یعنی خدا

سے مرکش بنانے والی چیزوں سے بچنے رہنا۔

یہ واقعہ ہے کہ ان کا صحیح مطلب دنیا کی قوموں کی تاریخ ہی کے پڑھنے کے بعد سمجھہ میں آتا ہے خود اسی آیت کے آخر میں فرمایا گیا ہے

**مَنْجَرُ رَبِّيُّ الْأَرْضِ فَانْظُرْ وَاكِفَّ**

**كَانَ عَائِنَةً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ**

پھر ٹپکہ رہ میں میں اور دیکھو! کہ جھلانے والوں

کا نام کیا ہوا۔

کاش! انفسیر کی نام کتابوں کے ساتھ ساختہ قرآن کو سمجھنے کے لئے اس فرقہ نشورے کو ہمارے علماء نے سیرنی الارض ہی کی نہیں کی ایک شکل پہنچی ہے کہ زمین کے مختلف حصوں میں جو قومیں گزر دی ہیں کتابوں میں ان کا مطالعہ کیا جائے اور ان زبانوں کے سیکھنے کی کوشش کی جائے جن سے زمین کی پُرانی امتیوں کے حال کے جانتے میں مدد مل سکتی ہے۔

## تصحیح

(ذاب سراج الدین احمد خان سائل) کی پہلی قسط جو جن لَا تَكُونَ کے نمبر میں شائع ہوئی ہے اس میں

۳۶۴ پر دوسری سطر کو صحیح کر کے یوں پڑھتے ہیں:-

”تھے اور ایک مقدس بزرگ تھے، یہ یونی بنیادی بگیم زرد ہب ذاب غلام حسین خلیل صفر“

اور صفحہ ۳۷۲ پر پانچویں اور چھٹی سطر کو درست کر کے یوں پڑھتے ہیں:-

”ذاب الحدیث خال کے بھائی کی پوتی لکھا ہے وہ خورشید بگیم کے بطن سے مزدا اکبر علی خال کی میتی نہیں۔ خورشید بگیم کی ماں مبارک بگیم نہیں وجہ اختر لوٹی کی داشتہ نہیں اور جس کی بنوائی ہوئی لاں مسجد دہلی میں“ (جیفت الرحمن واصف)

## قدرتی نظام اجتماع

از جناب مولوی محمد فضیل الدین صاحب بودہ فرودیہاری استاد وار العلوم معینہ، سانحہ

بعن احباب کے حسب مشورہ اپنی کتاب ”نظام مساجد“ کا ایک یا بیچی خدمت ہے خدا کرے یہ کتاب جلد طباعت کی منزل سے گذر کر الی علم اور مسلمانوں کے ہاتھوں میں پہنچ جائے۔ اب ذرا تفصیلی طور پر اس قدر تی صحنِ انتظام کی مکملتوں میں غور و نکر کرنا ہے کہ حضرت حق جل مجدہ نے نظام مساجد میں مسلمانوں کی اصلاح اور ان کی دینی و دنیوی فلاح و سماج کو کس عمدگی کے ساتھ جنم فرمایا ہے۔

اجماع کے مرکزی گمراہ | اس میں تو شیء نہیں کہ مسجدوں کا قادر تی نظام ہی اس نے قائم کیا گیا ہے کافی اٹھا و لشنت اور نفاق و شفاق کا لبلع فتح کر دیا جائے اور کبھرے موتیوں کو ایک سلاک گہر میں پر و کر اللہ تعالیٰ کے مقدس دربار میں ایک صفت اور ایک جماعت کے اندر لفگیر کر دیا جائے اور پوری نیازمند اخوان سے کھڑا کر کے دن رات کے پانچ و فتنوں میں ان کی زبان سے یہ دعا بارہ وہروں کی جائے۔

”اے دہ ذات کہ سب تر نعمیں تجھ ہی کو زیبائیں ہیں سیدھا راستہ دکھا، ان برگزیدہ بندوں کا راستہ جن پر تو نے انعام و اکرام فرماتے ان طعون انسالوں کا راستہ نہیں جن پر تمرا غصب ہے اور زمان کا راستہ جو راہ راست سے بھٹک کر گراہ ہیں۔“

یہ وہ ہے کہ نماز کا درجہ توحید کے بعد ہی رکھا گیا ہے، اور اسلام کی بنیادی چیزوں میں اس کو خاص اہمیت دی گئی ہے پھر توحید کی جملک جماعت کی نماز میں فایہ رکھ کر مسجدوں کا نظام بنا کیا اور ان کے ذریعہ عبادت کی ردع اور اطاعت کی طبق کیا گئی،  
مسجدوں کے مرکزی گھر میں کاغذ قرآن سے قرآن باک اور احادیث نبیری کے الفاظ واضح طور پر بتاتے ہیں کہ نمازوں کی اوائلی باجماعت مسجدوں ہی میں مطلوب ہے اور شریعت مطہرہ میں ان مسجدوں کو مرکزی گھر پرستی کی حیثیت حاصل ہے

مندرجہ ذیل آئینوں اور حدیثوں میں غور فرمائیں ارشاد باری تعالیٰ ہے  
 ۱) آئینہ مساجد حکم عند اللہ علی مسجدہ واخواہ  
 اور سیدھا کرو اپنے چہروں کو ہر مسجد کے پاس اور  
 ملکی صیہن لہ الدین راعات ۲) تعالیٰ کی عبادت اس طور پر کرو کہ عبادت اس

کے تھے خاص ہے۔

اس آیت کے تحت "صاحب تفسیرات احمدی" سخریر فرماتے ہیں۔

نقی الایہ دلیل علی فرضیۃ العیام فی  
 اس آیت سے نماز میں قوم کی فرضیت ثابت ہوتی ہے اور  
 الصلوۃ ..... داداھا فی المسجد  
 ہے اور یہ کہ "وہ مسجد میں ادا کی جاتے" ہال وہ کسی  
 خاص مسجد کے ساتھ مخصوص نہیں ہے  
 عدم اختصاص مسجد ما

ابو سکر جھاں لکھتے ہیں

واثقانی بغل الصلوۃ فی المسجد دخال  
 دوسری بات پر نایت ہوتی کہ "نماز مسجد میں پڑھی  
 یا دل علی وجوب فعل المکنونات جماعت  
 جائے جس سے پہلے چلا کر فرض نماز باجماعت فیاب  
 ہے کیونکہ مسجدیں قیام جماعت کے لئے بنائی  
 گئی ہیں۔

ان سے نہیاں طور پر ثابت ہوا کہ زمین نماز بجماعت مسجد میں ہوئی چاہتے، کیونکہ تمہیر سا جو  
کا مقصد ہے یہ ہے، دوسری آیت لب والوں کو سامنے رکھتے ہوئے ملا حظہ ہو۔  
 فی سبیتِ آذنَ اللَّهُ أَنْ تُرْقَعَ وَيُلْكَرَ  
ان گروں میں جن کی نسبت اللہ تعالیٰ نے نکم ہا ہے  
کہ ان کی تنظیم کی جائے اور ان میں اللہ کا نام لیا جائے  
یعنی انسان۔ میسیح علیہ السلام فی هم الْعِدْدُ وَالْأَصْلُ  
ان (مسجدوں) میں صبح و شام ایسے لوگ رہاں ہوں (یعنی  
اڑکی پاکی بیان کرنے میں جن کو اللہ کی باد سے اور  
باب الخصوص) نماز پڑھنے اور زکوٰۃ دینے سے خوب  
دزد۔ ۵)  
 غلطت میں ڈالنے باقی ہے اور نہ فروخت۔

اس آیت کا ترجمہ بیان یعنی بتلانا ہے کہ مسجدوں کا یہ واحدی حق ہے کہ اللہ کی دوسری عبادت  
اور نماز اپنی میں ادا کی جائے کیونکہ بیوت سے مر او مسجد ہے، حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت  
ہے کہ انہوں نے دیکھا کہ جو بنی زمیں نماز کے لئے اذان پکاری گئی بازار والوں کی ایک جماعت بس  
چھوڑ چاہا مسجد پل کھڑی ہوئی، پہنچا دیکھ کر اب نے بے ساخت فرمایا اپنی لوگوں کے متعلق کتاب  
قدس کا اعلان ہے سراجِ لائِ نہیں ہم بخاتمۃ الْأَیَّتِ عَنْ يَدِكُرِ اللَّهِ الْعَالِمِ۔

اعادیت سے غبت اس باب میں حدیث بکثرت آئی ہیں، جن سے معلوم ہوتا ہے کہ نماز میں مسجدوں ہی میں  
ادا کی جائیں، مسلم شریف کی ایک لمبی حدیث میں یہ الفاظ آئے ہیں جس کے ادی عبد اللہ بن مسعود میں  
ان سر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہیں من هدی کی  
سنن الهدی دان من سنن الهدی  
تعلیم فرمائی اور سنن هدی سے ہی یہ ہے کہ نماز  
اس مسجد میں ادا کی جائے جس میں اذان ہوئی ہو،  
اگر تم نے پہنچا دیکھا کہ پرانا  
...وَ إِنَّكُمْ مُّصْلِيْتُمْ فِي مِنَّكُمْ كِبِيْرًا

یصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے گھر میں نماز پڑھتے ہیں تو وہ شیرہ نہیں کیا۔  
نبی کی سنت رک کر دی اور جس وقت نہ نے  
اپنے نبی کی سنت رک کر دی تھیں کہ لوگوں کو سچے ہو  
فضل اللہ علیہ وآلہ وسلم

ایک دوسری حدیث میں ہے کہ حضرت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔  
مرد کی جماعت کی نمازاں کی اس نماز سے جو اپنے  
گھر یا بازار میں پڑھتے ہیں جیسیں گونہ تباہ ہے اور یہ  
اس لئے کہ اجھا وہ مسجد نہیں اور پھر مسجد کو ملا۔  
صلوٰۃ الرحل فی الجماعتة تضعف  
علی صلوٰۃ النبی وسوٰۃ خمسا  
وعشرین ضعفاً وذاك انه اذا  
توصل افاحسن الوضع ثم خرج الى

المسجد (بخاری)

خرج جانی المسجد کا جلد واضح دلیل ہے کہ جماعت کی نماز مسجد یہی میں مطلوب ہے چنانچہ

رسول میں ابن حجر رائحتے ہیں

اس حدیث کا مفہوم یہ ہے کہ جماعت کی نماز  
مقتضیہ ان الصلوٰۃ فی المسجد  
جماعتہ تزید علی الصلوٰۃ فی البیت  
والسوق جماعتہ دنیادی رفع الباء (معنی)  
خواہ بایماعت مہر خواہ تمنیا تمنیا

پھر مزید بحث کے بعد خلاصہ تحریر فرمائے ہیں

بل الناظر ان التضييف المذكور  
بلکہ نظر ہر یات یہ ہے کہ چند درجہ ثواب کی زیادتی  
جهز کو رسہتی دہ مسجد کی یا جماعت نماز کے ساتھ  
مختص بل جماعتہ فی المسجد رفع الباء (معنی)  
مختص ہے۔

امام نگاری رحمۃ اللہ علیہ با جماعت نماز کے سلسلہ میں لکھتے ہیں۔

|                                             |                                  |
|---------------------------------------------|----------------------------------|
| حضرت اسودؓ کی جب جماعت چورٹ جاتی تھی تو     | وکان الاصود اذ افانته الجماعة    |
| جماعت کے لئے دوسری مسجد میں تشریعی بیجا تے  | ذهب الی مسجد آخر دجاء المسجد     |
| اور حضرت انسؓ ایک مسجد میں آتے ہیں جماعت    | الی مسجد قدر صلی فیہ فاذن دادا م |
| ہو چکی تھی تو اپ نے پھر ادا نیکاری امامت کی | صلی جماعت بد نیکاری،             |
| اور با جماعت نماز ادا کی                    |                                  |

ان تعلیمات سے بھی معلوم ہوا کہ جماعت کی نماز کو مسجد کے ساتھ خصوصیت ماضی ہے  
تب تو حضرت اسود رضی اللہ عنہ جماعت نہ ملنے کی صورت میں دوسری مسجد کا فضل فرماتے، اور  
دوسری جماعت سے نماز ادا کرنے کی سعی کرتے، گھر وغیرہ میں جماعت ثانیہ کا خیال نکل دکرتے، چنانچہ  
حافظ ابن حجر عسقلانیؓ اس کے تحت رقمطراز ہیں۔

|                                                   |                                   |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------|
| محجوہ کچھ ظاہر ہوا ہے یہ ہے کہ نگاریؓ نے حضرت     | والذی یظہر لی ان المحسنی قصد      |
| اسود اور انسؓ کے اثر کو بیان کر کے اس بات کی طرف  | الاشارة باثر الاصود و اسن شاطیان  |
| اشارہ کرنا چاہا ہے کہ جو نشیلت اور ثواب کی زیارتی | الفضل او امر در فی احادیث الباب   |
| اس بات کی حدیثوں میں ذکر ہے وہ اس با جماعت        | مقصود علی من جمع فی المسجد حدن    |
| نماز کے لئے سعین ہے جو مسجد میں پڑھی جائے اگر     | من جمع فی بیته ... لان الجمع لون  |
| کی جماعت کے لئے نہیں اگر جماعت کی نماز مسجد کے    | مکن مختصا بالمسجد لجمع الاصود فی  |
| ساتھ مخصوص ذہبی ترقیت حضرت اسودؓ اپنے             | مکانہ ولحقیقی مسجد مخولطلب        |
| مکان میں جماعت کرتے اور طلب جماعت کے لئے          | المحسنة ولما جاعر المسن الشی مسجد |
| دوسری مسجد جانے اور حضرت انسؓ بیہی ابن نفیلہ      | بن معاویۃ رفع الباری صحیح         |

کی مسجد میں تشریف ہے تھے۔

ان نصریحات کے بعد یہ مسئلہ صاف ہو جاتا ہے کہ جماعت کی نماز مسجد ہی میں مطلوب ہے اور مسجد کو اس اب میں خصوصیت حاصل ہے گریں جاماعت ناد مسجد جوڑ کر پڑھی نہیں بالسکتی، یہی حافظہ بن جمع  
ایک دوسری حدیث کے ضمن میں لکھتے ہیں۔

والمقصود الاصلى فى الجماعة ايقاعها  
جماعت کا مقصد اصلی ہے ہے کہ مسجد میں قائم  
فى المسجد رفع البارى) کی جائے۔

**شرح عبد الحق محدث دہلویؒ کی تھے میں**

دریافت اُنہوں کو واجب است، بحر، عاقل، ہائی جو مذکور نہیں  
بدائیں ہیں ہے کہ آزاد، ناعل، باشکر، باشکر  
محدود تسبیت حاضر شد مسجد برے جماعت،  
ہے اس پر جماعت کی نماز کے سے مسجد میں حاضر  
ہوا واجب ہے۔ (روا شعیہ المحدثات ملا ۲۲۷)

**حافظ ابن تیمیہؓ** تو نصریح فرماتے ہیں کہ عند شرعی کے تہوون کی شکل میں جماعت کی نماز کے  
تھے مسجد کی حاضری ذرفن میں ہے البتہ جب کوئی عند شرعی درپیش آجائے تو مسجد کی حاضری اللغوی  
نہیں رہتی، ان کے الفاظ یہ ہیں۔

|                                                            |                                       |
|------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| جی لوگوں نے سنت میں پرسے طور پر فروٹ کر کا                 | ومن ہا مل السنة حق اتنا مل تبین لہ    |
| ہنگا ان پر یہ بات منکش فہرگنی ہو گئی کہ نماز جماعت         | ان نعمہ افی المساجد فر هن علی الاصحیہ |
| کی اول ایگی مسجد میں ذرفن میں ہے البتہ اگر کوئی ایسا       | الانعام من بخوبی معه ترک الجماعة      |
| عمر من درپیش آجائے کہ جوہ اور جماعت کا ترک ہائے            | والجماعت فخر حضور المسجد الغیر        |
| ہو جائے تو دوسری بات ہے ورنہ لبیری و نہ شرعی مسجد کی       | عله مکتر اصل الجماعت لغیر عذر         |
| حاضری کا توک ایسا ہی ہے کہ کوئی بندوق و نہ شرعی مسلسل پختہ | (كتاب الصلاة ص ۲۳)                    |
| مجبوڑ ہے۔                                                  |                                       |

ان کی وجہ سے مندرجہ ذیل فتویٰ کے اسلوب بیان کے پیش نظر ہے، اگر ان کے جملی ہونے کی وجہ سے فرض میں ہوتے گوئے بھی مانتے وہ اس کے وجہ پر ادراہم ہونے میں تو کوئی خبر ہی نہیں ہے کیونکہ وہ چیز ہے جس کو خود نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی زندگی بھر نہیا اور مسجد حافظہ ہونے والیا پر شدید ترین غصہ کا اظہار فرمایا۔ آپ کے صحابہ کرام کا علی بھی رہا جس کی تفصیل ابھی آری ہے افضل الرسل کا و متوساخ خضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے متعدد حافظوں میں قیمٰ یہ ہے ذردار کا بیان ہے ان حدیث مکان فعل الفعل من فی  
زدت عالم کا دستور یہ تھا کہ آپ فرض نمازیں مسجد  
المسجد لا لاعاص من سفر اس  
میں ادا کرتے تھے کہ کوئی بحوری پیش آجائی تو مسجد  
هر فرض او غیرہ وہا یعنیه من المسجد  
سے رکھ دیتی، جیسے سفر اور سیاری دعیہ وہ جس  
میں بالکل طاقت نہیں رہتی) (روز الدعا در عینہ)

قیامت کے دن ”دیدارِ الہی“ جو سب سے بڑی نعمت ہے اس کے لئے جب اجتماع ہو گا  
قرآن میں ان لوگوں کو جو بہ پابندی مسجد جا کر امام کے ساتھ نماز پڑھتے ہیں ممتاز حجہ مالکی مذاہدہ  
ایک صحابی کا وعظ میں کہا گیا صحابہ کرام کا جوش علی جماعت کے باب میں جو تعاوہ اپنی چلکی فصل  
سے انشاء اللہ اس بغاٹ کا مگر یہاں صرف ایک داغہ میں کیا جانا ہے جس سے ہبہ بیوی میں ہافڑی مسجد کا  
اندازہ لگایا جاسکت ہے، کہ اس کو کس قدر اہمیت مالی تھی، حضرت عتاب بن اسید رضی کے گورنر  
تھے، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کی خبر جب کہ پہنچی، تو یہ پہلے مارے نوف کے چوب کے  
اس وقت حضرت سہیل بن عمرو نے خطبہ دیا ان کو حبیب یہ معلوم ہو گیا کہ اس مکہ اسلام پر علیٰ حالہ قائم  
ہیں تو حضرت عتاب نے کونکاہ اور المکون نے خطبہ بدیتے ہوئے فرمایا

یا اهل مکہ و آنہ لاسیغتی ان احدا  
منکر تخلف عن الصلاۃ فی الْمُسْجِدِ

فی الجماعة الاضریت غفر

دکنی الصلاۃ لابن القیم مفتاح

یہ سن کر اہل مکان کے بہت محنت ہوتے اور ان کی اس نظر پر کو بہت سراہی۔ اس سے انرازہ لگایا جا سکتا ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی دربین نگاہ میں مسجد کی حاضری کو کتنی ہمیت حاصل ہے۔

نماز مسجد میں دکنی شعادر دین ہے | اس مسلسل میں اب زیاد طویل دینامنا سب نہ بہگا بلکہ ذکر فائدے سے خالی ہنسی کے علماء نے انہی وجہ کی بناء پر مسجد کے اندر جماعت کی نماز کو شعادر دین قرار دیا ہے۔ حافظ ابن قیمؓ کے الفاظ ہیں

نماز الصلاۃ فی المسجد من الکبر شعادر

بلاشب مسجد میں مجھ پر کر نماز ادا کرنا دین کا ایک بڑا

الدین و علاماتہ دکنی الصلاۃ مفتاح

شعادر اور اس کی عامت ہے۔

نظم جماعت ادا رکنی اہمیت | مسجد کے اندر نماز بآجاعت کی جو ہمیت ہے اور مسجد کو نماز سے جو گہر القلق ہے اس کے ثابت ہو جانے کے بعد بتاتا ہے کہ جماعت کی نماز کو شرعاً میں کیا خصوصیت و مرکبیت حاصل ہے اور اس کی تاکید قرآن و حدیث میں کس اہمیت کے ساتھ آتی ہے۔

قرآن میں حکم ﴿اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔﴾

﴿وَإِذْ نَكْحُوا مَعَ الرَّأْكَعِينَ رَبِيعَ﴾ اور نماز پڑھونماز پڑھنے والوں کے ساتھ

اس آیت سے مفسرین نے جماعت کی نماز ثابت کی ہے، بینا وی شرفیت میں ہے

اور کوحا مع الراکعین ای فی جماعتہم اور نماز پڑھونماز پڑھنے والوں کے ساتھ یعنی ان

فیان صلوٰۃ الجماعة لفضل صلوٰۃ الفضیل کی جماعت کے ساتھ، کبونکہ جماعت کی نماز منفرد

کی نماز پرستائیں درجہ فضیلت رکھتی ہے اس نے

سبع دعشرین درجہ لہما فیما من

کاس میں بھی تعاون ہے۔

ظاهر النقوس (معنی)

امام رازی رحمۃ اللہ علیہ تحریر فرماتے ہیں۔

وَثَانِيَهَا أَنَّ الْمَرَادَ صِلَامُ الْمُصْلِينَ  
وَعَلَى هَذِهِ الْبَيْنَةِ إِنَّكُمْ أَنْتُمُ الْأَدْلُ  
أَمْ رَغْبَلَيْكُمْ بِالْأَنْتَفِيَةِ لِعَضْلَهَا  
فِي الْجَمَاعَةِ وَقَسِيرَكُمْ بِهِ (۳۲۸)

دوسری طلب یہ ہے کہ نماز، نماز پڑھنے والوں کے ساق پر چو، اس مطلب کے لینے میں تکراری حتم ہو جائیگا کیونکہ آئیت میں امامت صلیلہ کا حکم دیا اور دوسری آئیت میں الش تعالیٰ نے نماز بی جاعت کا حکم فرمایا۔

عَلَمَ رَحْمَنْ شَرِيْ لِكَفْتَهُ مِنْ كَرْ كَوْعَ سَمَّ مَادِيَهَايَ نَمازَ كَالِيْنَا جَانَزَ ہے جِسْ طَرْحَ سَجْدَهُ كَامْسَهَانَ  
نَمازَ كَلَمَنَهَا ہے اَدْ مَعْنَى يَهْ بَنْجَدَكَ نَمازَ پُرْ ہَنَنَهَ طَالُونَ كَے سَاقَهُ نَمازَ پُرْ ہَنَارَكَوْ۔ پُرْ ہَنَارَ حَصَلَ لِكَفْتَهُ مِنْ  
كَانَهُ قَبْلَ دَافِقَهُ الْمَصْلُوَهُ دَصْلُوَهَا مَعْ  
گَيْلَاهُ حَكْمَ دِيَگَيْكَ كَنَهَارَ بِپَاكَرَ وَادَرَ اَسَے بِجَاعَتَ اَدَا  
الْمَصْلِينَ لَامْنَفَهُ دِيَنَ رَكْشَانَ مَيْسَقَ (۳۲۹)  
کَوْ۔ اَكْلَهَا اَكْلَهَنَ پُرْ ہَنَهُ۔

اس آیت سے جاعت ہی کی نماز اس نے مارا ہے کہ اس سے پہلے بالکل متصل اُقیمِ الصلوٰۃ  
کی آئیت آپکی ہے جس میں امامت نماز کا حکم ہے جس کی طرف امام رازی نے اشارہ کیا کیا ہے  
اگر کوئی کمی متنی نہ ہوتے تو جاعت کی فرضیت کا ثبوت ہوتا، مگر جو نک منعد و ممنی ہیں  
اس نے ذہوب یا کم از کم سنت موكده کا ثبوت تو بہر حال ہو گا۔ شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی رحمۃ اللہ  
علیہ فرماتے ہیں۔

”خلاصہ یہ ہے کہ خوفِ جاعت ہر ہر فرد پر سنت موكده ہے جو بغیر عذر شرعاً جیسے بیماری  
سفر، بارش، آنٹھی اور طوفان کے تک نہیں کی جا سکتی ہے اور تمام مسلمانوں پر ذمہ کفایہ ہے مگر  
کل کے کل جماعت کے تک پر اصرار کرنے گے تو سب گھنگھار ہوں گے کیونکہ یہ سنت شعار دین ہے:  
(تفسیر عزیزی فارسی سورہ لقہہ ص ۱۱۱)

ادر آپ جب ان میں نشریت رکھتے ہوئے اپنے  
ان کو ناز پڑھانا جاہیں تو چاہتے کہ ایکس گروہ ان  
سے آپ کے ساتھ کھڑا ہو جائے اور اپنے شعبہ ای  
دو لوگ لے لیوں۔

(۱۵- رناء۔ آنسیحہم)

اس آیت کے سلسلہ میں صاحب "التفیین الصیغ" لکھتے ہیں۔

امہمہم بالجماعۃ بدل علی وجوب حال  
بے کہ حالت ان میں جماعت بد رجوا فی واجب بگی  
تفسیر ابن کثیر میں ہے۔

و ما احسن ما استدل به من ذهب  
الى و جرب بالجماعۃ من هذہ الاردیۃ  
الکریمۃ (صحیح محدث)

اور ہم لکھتے جاتے ہیں ان اعمال کو جو دو آگے  
بیخی میں اور ان کے قدم کے نشاذ کو بھی  
یعنی ان کے قدموں کے بیٹھان جو مسجد جانے میں  
ای انا لاقد امهم الی المساجد  
(التفیین الصیغ صحیح)

علماء نے ان کے علاوہ اور آنیوں سے جماعت کا دو بیوب ثابت کیا ہے، مگر یہ نے انتہی  
ان آنیوں پر اتنا کیا کہ یہ مطلب کے حصول کے لئے کافی و دافی ہے۔

حادیث میں شدید تکید اس باب میں حاصل بکثرت آتی ہیں، جن سے جماعت کا ملزم، اس کی فضیلت  
درست اکیدتیاں طور پر علوم بہرنی ہے، حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ قسم ہے  
ان سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
والذی نفی بیدا لهدھمہت ان  
آئمہ مجتبی حطب ثمّ امر بالصلوٰۃ  
نیوذن لھامش امر رجلا فیوم الناس  
ثم مخالفت الی الرجال فاحرق علیہم  
بیدھم والذی نفی بیدا لہو علیہ  
احد هم ان بیجد عقا مسینا و فرما  
حسنین لشہد العشاء و سgarی،  
تو بہر وہ منزور عنان میں بھی حاضر ہوں گے۔

اس حدیث میں الرجال سے وہ لوگ مراد نہیں ہیں جو بے نازی ہیں بلکہ وہ لوگ مراد ہیں  
جو مسجد حجود کر بغیر غدر شرعی اپنے گھروں میں نماز پڑھتے ہیں جیسا کہ مسلم شریف کی مندرجہ ذیل شد  
میں وضاحت ہے۔

لقد ہمہت ان امر فتنتی فی جمعوا  
اتی حزن ما من حطب ثمّ اتی فرما  
یصلوٰن فی بیو تھم لسیت بعجم علۃ  
ناحر قہا علیہم رحیم،  
بل افسی جاہت ہے کہ جو ہوں کو حکم دهن کر دو  
مرے باس کڑیاں دھیر گا دیں پھر تب ان میں  
باوں جا پئے گھروں میں بلا خذر نماز پڑھتے ہیں اور  
ان کو گھر سکیت پہونچ کر ڈالوں۔

ان حدیثوں کے ضمن میں امام احمد بن حنبل ہر لفظتے ہیں۔

کلولا ار تخلقہم عن الصلوٰۃ فی المسجد  
اگر صحابہ مجاہت کی نماز سے غیر حاضر گناہ کبیر  
ممحصیۃ کبیرۃ عظیمة لما هدھم للنبي  
زہری فی نماز سخزت صلی ائمۃ گھروں کے مددنے کی  
صلی اللہ علیہ وسلم بھر ق متا نل حصر کرد للصلوٰۃ ملکا، تبید روکی، دفرماتے۔

پہلی حدیث میں "الشہد الشهاد" کا جلد تاریخ سے کہی تاکید اور سانحہ سی تبید و فتنی

نازدیک کے لئے بھی ہے۔ صرف یہ جبکہ کی نازدیکی تاکید کے لئے نہیں ہے جیسا کہ عین لوگوں کا مکان و

مسلم شریف میں ایک بھی حدیث ہے جس سے مسئلہ کی اہمیت غوب ذہن نہیں ہو جاتی۔

ہے، حضرت عبداللہ بن مسعود فرمائے ہیں

لقد رأينا ما يختلف عن الصلاة لا بل

المنافق قد علم قاتنه أهون لعن ان كان

المرتضى يمشي بين حجلين حتى ياتي الصلاة

وقال ان رسول الله صلى الله عليه وسلم

عذرا من السنن الهدى في الصلاة في المسجد

الذى يرذن فيه وفيه دائرة قال من

ستة ان طلاق الله تعالى عذر امسألا فليقظ

عليه لعل الصلوات حيث مفادى عباد

فإن الله شرع لكم سن الهدى وأهون

سن من الهدى وإن لكم صلوات في

غيركم بما يصلى هذ المخالف في بيته

لذلك ستة نبيكم ولو قلتم ستة نبيكم صلوات

وكان من رجال بطشه فخشين العطهون لهم

لهم الى المسجد من هذه المساجد

كماين انتي بني منافق کی طرح گردی میں نازد

الاكتب الله لا يذكر خطوة يخطدها حسنة

بوعی وبالبعين ثم انتي بني صائم کی سنت ایک

(باقی آئندہ)

# ابوالمغظوم نواب سراج الدین احمد خاں سائل

(از جناب مولوی حفیظ الرحمن صاحب واصفہ علی)

اس فاندان سے مرزا غالب کے جو روالبطار تجربت درودت کے تعلقات تھے وہ مرزا کے کلام اور خطوط سے واضح طور پر معلوم ہو جاتے ہیں اور مرزا سے رشتہ کے لحاظ سے بھی کئی والبستگیاں تھیں۔

سائل مرعوم کے جدا مجدد نواب فتحاء الدین احمد خاں کی چیزادہ بہن امداد بیگم غالب کی رفیقہ تھیں۔ سائل مرعوم کے پرداد اذاب احمد بخش فاٹ کی بہن مرزا غالب کے چاہیرہ لا نفرالشدبیگ کو منسوب تھیں سائل کی پھرپھی مفظوم زمانی (عرف بگا بیگم) باقر علی فاٹ کا قل بن نثار کو منسوب تھیں۔

امداد بیگم کی بہن بنیادی بیگم کے صاحبزادے عارف غالب کے متبنی کو سائل مرعوم کے والد کی پھرپھی نواب بیگم منسوب تھیں مرزا زین العابدین خاں عارف اپنے والدادر اپنی والدہ دونوں سلسلوں کے لحاظ سے سائل صاحب کے چاہیرتے ہیں اس طرح مرزا غالب سائل صاحب کے وادا ہوتے ہے

”غالب میرے وادا تھے غالب کا میں قتا ہوں“ (سائل مرعوم)

فرماتے تھے کہ جب میری عمر پانچ سال کی تھی اپنے وادا کے ساتھ مرزا غالب کی نظرت میں حاضر ہوا کرتا تھا۔ ایک مرتبہ مرزا صاحب نے مجھے کھانے کی کوئی چیز دی اور منفرد کی کام کے تھے

اٹھ گئے اس وقت مرزا کے سامنے کوئی علمی کتاب نہیں کادہ مطالعہ کر رہے تھے اُنھے وقت کتاب کھلی جوڑ دی میں نے کھانے کی چینز کو اسی کتاب پر رکھ لشوق فرمایا۔ اتنے میں دادا آگتا در تاریخ ہوتے گے مرزا غاب نے یہ دیکھ کر فہمہ لگایا۔ اور غاب صاحب سے کہا کہ میاں میرا پتی قوامخان کی تیاری کر رہا ہے اور تم اس کو دو انٹ رہے ہو۔ درست غراب ہو جانا کچھ جاہاز پوچھ کر کتاب کو رکھ دیا۔ پھر مرزا نے مجھ سے کہا کہ تم اپنے دادا سے فارسی پڑھتے ہو تو لیک شعر کا مطلب اُتھیا رہہ شعر بھی یاد نہیں رہا۔ بہر حال کوئی آسان اور سہل شعر تھا۔ میں اس کا مطلب واضح نہ کر سکتا تو پھر خود مجھے سمجھانے کی کوشش فرمائی۔

سائیں صاحب کا خاندان مجاہد نہیں و ممتاز، دسعت اخلاق اور علم و ادب کے ہندستان کے ممتاز ترین خاندانوں میں سے تھا۔

سائیں کو تم نہ حشم حقارت سے دیکھا۔ واب پانچ نیشن سے اس کا خطاب ہے، اس خاندان کی روایات کو میں نظر لکھنے ہوئے کمال طور پر کہا جا سکتا ہے۔

ایں سلسہ طلا تے ناب است۔ اب خانہ نام آفتتاب است

نوائیں الدین احمد خاں نیرولی

### فواب شہاب الدین احمد خاں ثابت



نواب شہاب الدین احمد فاروقی کے چار بیتے تھے۔ اول مرزا شبلی الدین احمد فاروقی  
ثابان دوم مرزا بہاء الدین احمد فاروقی، سوم مرزا سراج الدین احمد فاروقی سال چہارم مرزا  
متاز الدین احمد فاروقی مائل اور ایک بیٹی تھیں اختری بیکم۔

مرزا شبلی الدین احمد فاروقی [بیان] ۲۳ نومبر ۱۸۷۶ء میں پیدا  
 ہوئے نواب صنیاہ الدین احمد فاروقی نے "ادفاریخ" فوٹسیم لورٹسیم کہا۔ علوم مشرقی میں معقول  
 دستگاہ رکھتے تھے شرود سنن میں نواب حسین علی خاں شاواں مرعوم اداپنے دادلیے مستفید ہوئے  
 بہت زود گوئے کلام میں مرزا غالب کانگ ناوب تھا۔ داعی کے زنگ کو بہت ناپسند کرتے  
 تھے۔ نہایت مغلوب المغلوب تھے اور گالیاں عجیب و غریب شکم کی ایجاد کرتے تھے۔ جملہ اصناف  
 سنن میں دخل رکھتے تھے اپنا کلام سنانے کے لئے کسی کو کہڑ لیتے تھے اور گھنٹوں سننے تھے  
 تھے۔ اور داد پاہتھے۔ اگر کوئی شخص واونڈے یا ان کا ارتاد کے لفظ سے خطاب نہ کرے تو وہ  
 اس کو ناہل سمجھتے۔

حضرت نورح ناری فرماتے تھے کہ ایک مرتبہ جیکر میں حضرت سائل کے دوست قلنے  
 پر طبور نہیں مقیم تھا تاباں صاحب بھی سائل صاحب کے بیان پر موجود تھے۔ تھوڑی دیر کے بعد  
 اپنے گھر جانے لگے اور مجھ کو پہنچایا کہ میرے گھر ملوپ نے عرض کیا کہ ابھی کھانا نہیں کھایا ہے اور  
 آپ کے اس جا کر معلوم نہیں کہن وقت والی پڑھنیا میرے ساتھ کھائیں جب میں ان کے ساتھ  
 ٹھنے کے لئے تیار ہو گیا تو سائل صاحب نے چکے سے مجھ کو خدا حافظ کہا۔ میں نے تھب کے  
 ساتھ سائل صاحب کے چہرے کو دیکھا۔ سائل صاحب نے زیریں سکر اکر فرمایا کہ زندگی ہے  
 وہی کہ آجا گئے، چنانچہ میں طوحا و کھانا تاباں صاحب کے ہاں گی۔ دو بہر کا وقت سخا بھوک

نہ سمجھنے دیں

لگ رہی تھی گھر کرتا ہاں صاحب نے ذکر دن کو کچھ بڑا بیات دیں اور مجھ کو غزل سنائے جس میں ہاؤ فر علیہ نہ  
پڑے تو فر کر کھانا لے کر آیا۔ فرمایا کہ مسے۔ وہ غزلیں سنلتے چلے جاتے تھے اور میرا بھوک کے  
ماں سے بڑا حال تھا میں نے عرض کیا اب کھانا کھا لیجئے۔ گروہاں تو استغراق کی کیفیت تھی۔ گھوڑی  
دیر کے بعد پھر میں نے تقاضا کیا فرمایا تم کھالو چنانچہ مجبور ہو کر میں نے تھا کھانا کھایا۔ اور وہ غزلیں  
پڑھلیں شاستر تھے رہے اس طرح الفون نے غالباً ۲۵ فرلیں شائیں = خدا کی پناہ شطرنج تھی  
بہت عمدہ کھیلتے تھے اور اس میں بھی انہاں کا بھی حال تھا۔

ہنایت وجہہ اور فو露عبورت، و سیع الافق اور مشرقی تہذیب اور مخصوصی علی کی  
روایتی اور خاندانی شرافت کے نمونہ تھے۔ سائل صاحب ان کا بے صد احترام کرتے تھے۔  
ہمارے میں ۱۹۱۶ء کو باب پڑ کے مقام پر این ملی صاحب رفیق نے ہوشاعوہ منعقد کیا تھا  
اس میں لواب احمد سعید فاروق طالب اور لواب شجاع الدین احمد خاں ہماں بھی تشریف لے گئے  
تھے گراستین پران کے نئے سواری کا کوئی فاظ خواہ انتظام منتظمین ہوشاعوہ نہیں کیجیں سے ان کو  
مکملیت پہنچی بہر ماں استینشن سے ایک بھی میں سوار ہو کر مقام مشاعوہ کی طرف چلے۔ راستے میں  
گھوڑا بھوک گیا استینشن والیں آگئے اور دلگی رواد ہو گئے۔ استینشن پر حضرت فتح نادری موجود  
تھے ہماں صاحب نے دیکھ کر لٹپالیا اور فرمایا ایک مطلع ہوا ہے اسٹانا۔ فتح صاحب نے  
داد دی فرمایا کہ اگر مشاعوہ میں پڑھنا تو چھپتیں مٹڑ جاتیں فتح صاحب نے فرمایا حضرت آپ کیا فرستے  
ہیں بیکار آسمان پھٹے جانا اس کے بعد عرض کیا کہ چاہیاں قرار افسن ہو کر والیں ہار ہے ہیں آپ  
کیوں ————— تشریف لے ہار ہے ہیں۔ فرمایا چاہیا جان کو چھوڑ کر میں مشاعوے میں کس طرح شرک  
ہو جاؤں ؟ چنانچہ دلوں پر چاہیئے دلی والیں آگئے۔

لے پہ داقفات حضرت فتح نادری سے معلوم ہوئے۔

تباہ اور سائل سے مکیم احبل خاں کے بالکل براجمنہ فرقا نہ تھے۔ مکیم صاحب کے دیوان غلنے میں قام طور پر رات کے وقت محلیں احباب ہوتی تھی اس میں ہر دو حضرات اکثر شریک ہوتے تھے اور ویگنٹا فل و تبادل خیالات کے ساتھ شرود سخن کا شغل بھی ہوتا تھا۔ تباہ صاحب سے مکیم صاحب نے کھنوار سی کلام میں اصلاح بھی لی تھی۔ تباہ والغ کے کلام کو بازاری کلام کہتے تھے اور دیوان کے کلام کی تعریف سے چڑھ جاتے تھے مکیم صاحب کا ہاگاہ اپنی مجلس میں یہ تلطیف تلق اس طرح کیا کرتے تھے کہ خود تو نہیں بلکہ کسی درسے مخفف کو اشارہ کر دیتے تھے جو محلیں میں اسوقت تک والغ کے کلام کی تعریف کرتا تھا۔ مک تباہ مشتمل نہ ہو جاتے۔ بالعموم آداب مجلس کے پابند ہے مگر جب مشتعل ہو جاتے تھے تو تپر کسی کا حرثام ملحوظ نہ ہتا تھا جو موظف میں آنا تھا پر لا کہتے تھے۔ جس وقت یہ جنگ تباہ اور سائل دو لالوں پر ہوئے بھائیوں میں واقع ہوتی تھی تو اسی طاقت کا کام نہ تھا کہ بینی کو ضبط کر سکے۔ ۱۹۱۳ء میں جنکہ مکیم صاحب نہیں آپ وہ را کی غرض سے اونکھے میں قیام پیدا ہوئے۔ اور ویگنٹا بھائیں مجلس دہان جمع ہو گئے۔ دوپہر کا ہانا کھانے کے بعد کچھ دری مجلس مشعر گرم رہی، احباب کی جانب سے ان کے بہترین طرز ادا اور معزی فوایوں برداش سخن ہو رہی تھی اس دو لالوں میں مکیم صاحب نے سائیں صاحب کو اشارہ کیا، وہ مکیم صاحب کا مشاعر سمجھ گئے اور دو لالوں نے کچھ کلام پڑھا اور بافق العادت الفاظ میں تعریف کرنی شروع کی۔ تباہ صاحب کا بارہ چڑھنا شروع ہوا۔ پھر سائیں صاحب نے بھائی کی طرف رخ کر کے وضن کیا بھائی صاحب گستاخ معاون ہو دیا۔ والغ کا کچھ کلام پڑھا اور اسی طرف شعر کہنا کوئی غالہ جی کا گھر تو نہیں ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ حضرت والغ نازک خیالی اور جذبات آفرینی میں اپنا نظیر نہ رکھتے تھے اور قادر ان کلام بھی ایسے ہے کہ ایک گھنٹے میں یہاں شعر پڑھنے کو ہی نہیں تھے بلکہ تباہ میں اتنی تباہ کہاں بھی کہنے لگے اب تک کو شعر سمجھنے کی اور اس کو شعر سمجھنے کی بیانات ہی کیا ہے۔ کیا قلم برداشتہ شعر کہنا ہی معيار سخنداں ہے۔ اگر یہی ہے تو مصرع

کپر۔ جناب سائل نے ادب کے ساتھ مصروع دیا۔ سنتے ہی ادنیٰ تامل کے ساتھ تاباں نے یہ شعر بخواہی

عدو میرا نہ برج خ فتنہ جو میرا      فتنہ بن کر بچھا ہے برج خ کے سر پر بومیرا  
 شعر سنتے ہی تاباں پڑک صلیحی مکیم صاحب نے کھڑے پوکرتا آیاں کوئی لگائیا تباہ کایا  
 حال تھا کہ فرط غفتہ سے آنکھیں سرخ نہیں منہ سے کفت جاری تھا باقہ باذن کا نپ رہے تھے  
 پٹھا جھیلا گیا۔ پانی کے پھنسنے والے گئے جب ذرا واس بجا ہوئے تو یہ سماں کا یاں دینی شروع  
 کیں۔ سائل صاحب ہاتھ پاہنچے سر جھکائے ہوئے سب کچھ سنتے رہے جب تک گئے تو  
 کہنے لگے کہ اب زیادہ گالیاں دینے کی طاقت نہیں رہی لہذا چوٹی کی ایک گالی اور دبستا ہوں کہ  
 شہاب الدین کے نطفے سے یامیں نہیں یاون نہیں۔

مکیم صاحب چونکہ خود بھی ہنا بیت سخن فہم اور سخن سچ ادیب اور شاعر تھے اس لئے  
 ان دو لفظ حضرات کی بہت قدر کرتے تھے۔ اور حقیقت تو یہ ہے کہ مکیم صاحب ہر ای علم کے  
 سچے قدر و ان اور محب تھے۔

حضرت تباہ کی شادی مرزا باقر علی فان کالی بن عارف کی بڑی صاحبزادی محمد سلطان بیگ  
 (عرف جندوی سکیم) سے ہوئی تھی۔

کچھ عرصے بعد آباد میں بھی وظیفہ خوار رہے اور آخر میں مستقل طور پر دہلی میں رہنے لگے  
 تھے جہر دلی میں اپنے دادا کے پائیتی اور چچا کے پہلو میں دفن ہوئے۔

آپ کی اہلیت مقرر مدد و ہمیت ہیں اور محلہ طبیماران میں سکونت پذیر ہیں۔ ادا و کوئی نہیں  
 ہوتی تباہ کے انتقال کے بعد ان کی بیگم صاحبہ سے سائل مروم کے کچھ خاندانی مناقشات اور  
 قانونی کشمکش بھی ہوتی رہی اور یہ اختلاف آڑنک رہا مگر سائل صاحب کے انتقال کے وقت جب  
 نہ حیات اجنب مصنفہ شفاعة الملک ۱۹۱۳ مصنف حیات اجنب نے شہاب الدین کے بھائے ریاض الدین کو ملابے پڑھا

بیکم تباہ سے سائل صاحب کو مہر دلی میں دفن کرنے کی ایجادت لی گئی تو انہوں نے ہنایت ذرا غافلی سے ایجادت دے دی اور فرمایا میر اس کا اختلاف زندگی تک تھا اب کوئی اختلاف نہیں۔  
مرزا بابا الدین احمد خاں طلبت اذواب شہاب الدین احمد خاں نقاب کے سمجھے صاحبزادے مرزا بابا الدین احمد خاں  
طلبت تھے روز شنبہ ۲۰ ربیع الاول ۱۴۲۶ھ مطابق ۲۶ جنوری ۱۸۰۸ء کو پیدا ہوئے۔ قابض میرزا الدین احمد خاں  
نے اُدھر مارچ ۱۸۰۷ء میں فائز الدین علی خاں، ابتداء میں مرزا علی حسین خاں شاداں اور میرزا العینی  
ارشند سے استفادہ کرتے رہے وہی میں پہلی بار انسپکٹر تھے ان کی شادی ۱۸۰۹ء میں بیکم سے ہوتی تھی  
مروف ایک صاحبزادے میرزا محمد سلطان بیکم تھوڑیں جو سردار الفقار علی خاں کو مشروب ہیں۔ محمود سلطان  
کے دو صاحبزادے رشید علی خاں خورشید علی خاں اور دو صاحبزادے ایاں قد سے سلطان قیصر سلطان  
محبی مظلوم ہیں۔ مرزا طلبت کا انتقال ریاست اوپنی میں ہوا اور وہی مدفن ہیں۔

حضرت سائل مرزا بابا الدین سے چھوٹے اور ان سے چھوٹے مرزا سماز الدین احمد خاں  
ہائی تھے۔ مرزا عبد الغنی ارشد سے اصلاح یافتے تھے۔ اکانتکاح داعی کی سالی کی نواسی لادی (جیگی)  
سے ہوا بوجو داعی کی منسلکی بیٹی ہیں۔ ان کے صاحبزادے مرزا ناصر الدین عرف ناصر مرزا ہیں، مائل تھا  
کے انتقال کے وقت ناصر مرزا کی عمر تقریباً سال تھی۔ مائل صاحب قدم شریعت میں محفوظ ہیں۔

لالقی بیکم کے بیوہ ہو چکے کے بعد سائل صاحب کی والدہ تھے یہ مناسب سماں کا گھر کے گھر میں  
ہی یہ رسم ہو چکے تو ہبہ ہے چنانچہ سلسہ فہیمانی کی گئی۔ ریاست نظام کا کافوں یہ تھا کہ بیوہ کا نکاح  
تھا اسی میں معاہدہ کی تراکت کو زیادہ اہمیت دی گئی۔ حضرت سائل صاحب اپنی بیٹی بیوی کو دیکھ  
کو ظلاقی دے چکے تھے نہ برسیں ان کے ساتھ نکاح کر دیا گیا۔ اور حضور نظام کو داعی صاحب تھے  
لے اس داد کے رادی مدد بیغوب خاں صاحب میں بوجکڑہ بیکاریاں (منصل بینائی دادا خانہ) میں رہتے ہیں لے مسجد نہیں

کھاکر خادم زادی جو ممتاز الدین احمد فان کی بیوہ ہے چونکہ عالم جوانی میں بیوہ ہو گئی ہے اس نے معلمے کی زلکٹ کو محسوس کر کے اس کے بعد سراج الدین احمد فان سائل سے اس کا تکالیح کر دیا گیا ہے اس کے منصب کے ہاتھے میں جو کچی مینگان عالیٰ کا حکم ہو وہ قبولیم ہے۔

حضرت نظام نہیں نام مالک حموریہ میں حکم چاری کر دیا کہ بیوائیں اپنا لکھ خانی کر سکتی ہیں ان کا منصب چاری رہے گا اپنے حضرت نظام کی غیر اپنے دری اور خاص کر استاد فوازی کی اونٹی خدا ہے۔ حضرت داعیؑ کے معاشرے میں حضرت نظام میں خرافی اور عزت افرادی کا ثبوت دیتے تھے اس کو شبینگی اور عشق کا درجہ دیا جاسکتا ہے۔

پنکھی خانی ۱۹۱۴ء میں ہوا۔ اس وقت سائل صاحب کی عمر تقریباً ۲۰ سال اور یہ صاحب کی عمر تقریباً ۱۹۱۳ء میں اسال تھی۔ مرتضیٰ صر الدین نے سائل صاحب کی سر پرستی میں قلبی و ترمیت حاصل کرنے شروع کی جب حضرت داعی گاڑ ۱۹۰۵ء میں انتقال ہوا تو کچھ مردے کے بعد سائل صاحب۔ مع اہل دعیال کے دلپی چلے آتے۔

نواب شہاب الدین احمد خاں کی صاحبزادی جو اپنے چاروں بھائیوں سے تھوڑی تھیں ہیں  
کانام اختری بکیر خاں نواب سر ابر الدین احمد خاں دعوت فخر مرتضیٰ، بنی نواب طاع الدین احمد خاں  
کو منسوب تھیں۔

ان کے چار صاحب تبارے اور چار صاحبزادیاں مجھے معلوم ہیں۔ نواب ممتاز الدین اکبر مرزا  
درجن کی رلادت فتح علیہ اور دخات شنیدہ میں ہوتی) نواب اعزاز الدین اعظم مرزا جن کی رلادت فتح علیہ  
کی ہے اور دخات فتح علیہ اور قدم شریعت میں معروف ہیں) نواب اعزاز الدین شاہ بزرخ مرزا جن کی روشن  
حکایت کی ہے) نواب اعزاز الدین سماں پورہ فرمائنا واسطے ریاست نواب نواب اعزاز الدین

لئے یہ حالات میں نے کچھ اپنی سابقہ مخلوقات سے اور کچھ مفترم اتنی صاحب سے دریافت کر کے لے گئے ہیں۔

نانی نواب اعز الدین اعظم مرزا کے خلف رغید ہیں۔

فرنگی بیکم زوجہ نواب مانگروں بمقیس بیکم زوجہ نواب احمد فراز خاں ڈیرہ انگلیں خاں  
شہر باز بیکم زوجہ نواب ابراہیم علی خاں نواب پاٹو دی ہبڑا بیکم زوجہ نواب قطب الدین خاں ٹھٹھا  
نواب انعام علی خاں موجودہ والی پاٹو دی ابن نواب ابراہیم علی خاں ہیں۔

بہ جباب ساتھ صاحب کی بجا بجی شہر باز بیکم کے صاحبزادے ہونے کے لحاظ سے سال  
صاحب کے ذاں سے ہونے میں اختیاری بیکم زوجہ نواب سراج الدین کا انتقال محرم ۱۴۲۹ھ میں ہوا  
قدم شرفت دروداڑے کے دامن جانب اوپنے چورتے پر مدفن ہیں۔

نواب ابا المنظوم مرزا سراج الدین احمد خاں ساتھ کی ولادت اُس کو معلوم تھا کہ اس دو دن ان عالی کی رسالت  
کو لندہ رکنے کے لئے ایک ایسا گوہر نایاب ظاہر ہونے والا ہے جس کی آب و نتاب سے الیان مجذ  
شرافت اور قصرِ شروع سخن بچکا اٹھیکا اور اُس کو معلوم تھا کہ اُجڑی ہوئی دلی میں ایک ایسا ماہتاب  
طیوع ہو گا جو دلی کی تاریخی تہذیب و تدنی تمازن و تائشی کو واپسے دامن میں لئے ہوئے نہیں  
ہندوستان کو روشن کر دیکھا اور بیچھے طور سے نیر رختاں کا جانشین اور نمونہ ہو گا۔

جنگ آزادی ۱۸۵۷ء کے دو سال کے بعد ہور خدا، برخواں شہزادہ نام سخن نے مغل تاجدار کی ہنسائی کا  
شرف حاصل کیا، یعنی مرزا سراج الدین احمد خاں نام پایا۔

کلیات غالب فارسی میں ایک قسط ہے۔

درخشدہ از سپہر جاہ ما ہے      بفرخ طالع و ترخنده ہنگام

ز پے چشم و چراغ دودہ حسن      کافرا ید منسر و غ دین اسلام

سراج الدین احمد خاں بہادر      ہنادہ اختر رخشندہ را نام

ہمیں نام سست تاریخ ولادت

فدا یا اندر گئی کے آزا

رسد تاظرہ زن ابراز پی باو

نگہدار ایں ہمایوں نامور را

خوش نام آور شالیستہ فرمام

ندان حجز و کس آغاز دا سجام

شوون جلوہ گھسیے از لپس شام

نشان منیر نشاط و علیش و کرام

مرزا غائب کے قلمع سے معلوم ہوتا ہے کہ "سراج الدین احمد خاں بیادر" مادہ تاریخ  
ہے مرزا غائب کے مصرع سے اعدادہ ۱۲ نکتہ ہیں۔ بقول حضرت سائل صاحب ان کمال  
تاریخ ولادت "مرزا سراج الدین احمد خاں" ہے جس سے تاریخ ولادت ۱۲۸۰ ہنگامی ہے لہذا  
یہ نہیں کہا جا سکتا کہ یہ قلمع جناب سائل مرحوم کی ولادت کے موقع پر کہا گیا ہے یہی وہ ہونہا روند  
کہ یہ بن الکریم تھا جو شوشاپاکر سائل بناء و عویشی کی شرافت و ہندیب اور شعروہ سخن کی دولت تقسیم  
کی۔ ابھی باپخ سال کی عمر ہوئی شفیق دادائے ہی من موڑا۔  
اور جب ۲۶ سال کی عمر ہوئی شفیق دادائے ہی من موڑا۔

سلسلہ نسب یوں ہے : - نواب سراج الدین احمد خاں سائل بن نواب شہزادہ احمد  
خاں ناقب بن نواب صنیام الدین احمد خاں نیر خشان بن نواب احمد عشقی خاں جاگیر دار ریاست  
لوہاروں بن عارف جان بن خواجہ صنیاع جان بن خواجہ حبیت اللہ بن خواجہ عبدالجہن یہ سلسہ نسب خلیفہ  
احمد سیوی سے جاتا ہے جو مشائخ کبار میں سے تھے ۔

نواب فنباء الدین احمد خاں کی بھگوانی میں تعلیم و تربیت شروع ہوئی اور فارسی کی تعلیم  
نواب مروم سے سبقاً پڑھیں گے مولوی نامہ ملی ایالتی مقرر ہوتے ان سے بھی درسیات پڑھیں گے  
عربي کی ایتدائی کتابیں مولانا ذیشی نذیر احمد سے پڑھیں گے فتحی کتب علم دعو و من و گیر و غیرہ و مرا جھنڈی  
لہ از باد و اشت قلمی مرزا شیر الدین احمد خاں پیر سلطانوب خسرو مرا جھنڈے خجڑے مادیستہ اور اراق گل کے واقعات دار المکرمت

دہلی جلد دوم مختصر

گورنمنٹ سے پڑھیں اور کلام کی اصلاح لی اور حکیم عبدالجید خان سے حکیم احمد خاں کے ساتھ طلب کی کچھ ابتدائی کتابیں لیں پڑھیں۔

مولانا ناصر حسین صاحب محدث دہلوی رجا بند اعجازی بخاری کثیرے کی مسجد اندھگ آہادی میں درس حدیث دیتے تھے اور <sup>۱۳۷۰ھ</sup> میں بخاری کثیرے کے بریاد ہو چکے پر پھاٹک صنیل میلان کافیض جاری سہا مولانا کی وفات رجب <sup>۱۳۷۴ھ</sup> میں ہوئی۔ سائل صاحب نے ان کے حلقوں درس میں شریک ہو کر حدیث کی سماعت لی ہی کی ہے۔ خوشبوی کی مشق لذاب ہلکی رضنی الدین احمد قاضی دہلوی شاگرد میر پنجشیر دہلوی سے کی اور ایسا کمال پیدا کر لیا کہ اس شان کا خط کہیں دیکھنے میں نہ ہے۔ تخلص کے بارے میں لذاب احمد سعید مقام طالب الرحم محدث حضرت سائل صاحب اور دیگر حافظین مجلسیں ایک روز سرگرم فکر تھے اس لفڑا میں ایک شریف اور سوالی صورت انسان نے آگر سلام کیا۔ تشریف آمدی کا سبب معلوم کرنے پتا نہیں دیا۔ صاحب نے عرض کیا کہ تم سائل ہوئے۔ ”چنانچہ اسی لفڑے کی طرف تو مجھے منظف ہوتی قرعدالاگیا اور جواب حسب مراد حاصل ہوا۔

تاج ارشد جام فالت ماء داع

سائل اندر کا سدار دسر چراغ

ایک عجیب و غریب واقعہ ہے تھاں کا رقم المعرفت کو ستایا کہ جب میری عمر چار پانچ برس کی تھی دادا مریوم کے پاس ایک ماہر جوشی کسی غرض سے آیا تھا اس نے مجھے کمی مرتبہ غور سے دیکھا۔ داونے دیافت کیا کہ کیا بات ہے اس سچھ کو آپ حیرت آئیں تھاں پر سے کیوں دیکھو رہے ہیں اس نے کہا کہ یہ کچھ ڈراہ ہو کر جھوٹ پر فخر کرے گا تمام حافظین کو توبہ ہوا۔ دیکھنے کی بات کو غور سمجھا گیا۔ وہ بارہ برس کی عمر سے شرکت کیا شروع کر دیا اور صبی شعرو سنی سکھی۔

میر حسینی گئی لوگوں کو جوشی کی کاٹت کا لیقین ہو گیا۔

---

لئے حیاۃ النبیر و غالباً از ہر کوئی تخلص کا واقعہ محب مخزم نہال سیواردی کے ایک صحفوں سے لیا گیا ہے۔

سائیں صاحب سولی میں مرتضیٰ علیؑ ارشد گورگانی سے اصلاح لئے رہے ارشد فیروز پور میں لازم تھے اوس خر عمر میں کچھ ملالات اور ضعف کی وجہ سے زک ملازمت کر کے ملنے میں اپنے بڑے صاحبزادے مرتضیٰ بنداختر شید کے پاس چلے گئے تھے اور وہیں لاستہ میں انتقال کیا اور ہر یہ صورت پیش آئی کہ سائل صاحب حیدر آباد ملے گئے اور تقریباً ۱۹۰۷ء میں داعم مر جوم کے شاگرد ہو گئے۔

اس سلسلے میں مناسب ہو گا کہ حضرت سائل کے اس ائمہ کے کچھ مختصر حالات بھی پیش کر دوں۔ اس ائمہ بن سے زیادہ استفادہ کیا ہے چار ہیں۔ نواب خیاء الدین بن احمد مولوی قاسم علیؑ۔ مرتضیٰ علیؑ ارشد اور داعم مر جوم کے مختصر حالات پیش کرتا ہوں:-  
مرتضیٰ علیؑ نے زیارت دری فواجہ میر درود کو چھ جیلان میں ارشد مر جوم کی سکونت تھی اب ان کی اولاد ہیں سکونت پذیر ہے ان کے پوتے مرتضیٰ الدین راقم کے فاس محب اور مخلص دوست ہیں۔

ارشد مر جوم نواب لاشق سلطان سیکم بنت ابوظفر سراج الدین بھادر شاہ کے نواسے تھے۔ سلسلہ نسب یہ ہے صاحب عالم مرتضیٰ علیؑ ارشد گورگانی بن مرتضیٰ علیؑ بہادر بن شاہزادہ ولاد شاہ بن حضرت احمد شاہ ولاد شاہ ابن حضرت محمد شاہ ولاد شاہ آپ کی پیدائش قلم مصلیٰ علیٰ مولیٰ چھ مسالے برس کی تھیں پنجمہ ارشد ہے پنجمہ آپ ہر دلی میں ہے وہی درستی کرتا میں بپڑ میں اور سرفہرست تعلیم بچاپ میں لازم ہو گئے۔ کچھ عربی وہ مور میں قیام رہا پھر زیادہ عرصہ فیروز پور میں جہاں آپ فارسی کے بہیڈ مولوی تھے سہر ہوا۔ شاعری کی ابتداء کچھ سے ہو گئی تھی مرتضیٰ تھا خوش صابر مر جوم رشتے میں آپ کے اموں ہوتے تھے۔ انھیں علاوہ نبرد دست الاستعد اور فی ذوق ای علم عرفی پر ایسا عبور تھا کہ اس نے میں مستند تھے جاتے تھے اور نہ شعر میں بھی مسلم اللثبوت استد

له قبل حضرت فرج تاریخ مظلوم الحلال

لئے صابر بر جوں کے بڑے صاحبزادے مرا زا عمر سلطان مودوت ہر مرزا قمیصر بخت فروغ نیارس میں شادی ہو جانے کے باعث رینیر وہاں کے انگلش مدرس بھی تھے، نیارس میں رہتے تھے اگرچہ مرزا صابر بھی وہاں آتے جاتے تھے گاؤں کا زیارتی مقام دہلی میں رہتا تھا مرزا ارشد سے الفی خاص انسن نہان کی ذکا دست نیزی اور رسائی نکل کر دیکھ کر جان گئے گھوٹنے اسے عزمی عبوری دماغ ہوا ہے اور قابل تربیت پا گر ان کی تربیت اور اصلاح میں کوشش ہوتے پھر کیا تھا ابتداء میں ہما ایسے شر مکمل گئے کہ آستانہ پھر ک گئے۔ ابتدائی زمانے میں بھی یہ حال تھا کہ ایک غزل سوڈھو سو شر کی کہدیت تھے۔ اور ایک قافی کے میں بھی طرح باندھتے تھے۔ یہ طالب علمی کے زمانے کی کیفیت ہے کہ مدرسے میں اور اڑکے جس سبق کو گھنٹوں رہنے یہ چند منٹ کی توجہ میں باہر کیتے اور ہدیت جاہوت میں اعلیٰ رہتے اس اثنامیں مرزا صابر پیارس تشریف لے گئے۔ اور چند ہی روز اصلاح کا سلسلہ چاری رہا وہاں سے لکھ دیجیا کہ اب تم سچاتے خود اتنا وہ نہیں اصلاح کی احتیاج نہیں مرزا صابر بر جوں ان پر نازک تر تھے اور کہتے تھے کہ ساری عمر کی کمائی دو شاگرد ہیں ارشد اور فروغ۔

مرزا صابر کے بعد چند سبق مولوی احسان الرحمن خاں معروف بـ سخنیلے آکا سے لئے پھر انھیں کی سخن کپ سے امر اور مرزا انور کی خدمت میں حاضر ہوتے۔ تکمیل فارسی کے بعد پہلا قصیدہ ورنی کے قصیدے (دہان علم نیابان علم) پر لکھا اور خواجہ حمالی کے ہمراہ نواب ضیاء الدین احمد خاں نیز خاں کی خدمت میں حاضر ہوتے۔ انھیں نے سن کر بہت داد دی۔ جب تک دہلی میں رہتے سیف الحق اور یہ مرزا حسین علی خاں شاداں (شاگرد غالب بر جوں) مرزا انور مرزا اور فروغ مرزا ادا غ کے ساتھ مشارکوں میں غزلیں پڑھتے رہے اور کسی سے کم نہیں رہے ایک خدمت صیحت یہ تھی کہ جیسا اچھا کہتے تھے ولیسا ہی اچھا پڑھتے بھی تھے جو اصناف سخن پر قادر ہوتے کے علاوہ طبیعت

ہر وقت حاضر ہی بھی۔ تاریخ میں بھی ملکہ حاصل تھا۔ کوئی خاص وقت نکر دیکھنے کے لئے متین  
ذمہ اجس وقت جاتا ہے کتنے اور جس مصنفوں پر لکھا ہوتا قلم برداشتہ تھوڑی سی دیر میں بہت کچھ  
لکھ دلتے تھے لکھ بلسوں کے لئے طویل نظمیں ریل کے سفر میں لکھ دیتے تھے۔ ایک اور قابل  
حیرت ہات یہ ہے کہ جس طرح قدیم ذوقی شاعری رکھتے تھے اسی طرح جدید پھرل شاعری میں بھی  
کسی سے کم نہ تھے۔ ہمیشہ خوش رہتے اور دوسروں کو خوش رکھتے۔ زندہ ول کوٹ کوٹ کر جو ہی  
ہوئی بھی۔ مرکار بخارا پور سے پہ صد درج گستری ادو سور و پی سالاہ آپ کو ہلاکرتا تھا۔ انہیں اسلام  
لاہور کے سلامان بلسوں میں پندرہ سال تک برادر شریک ہو کر سامعین کو محظوظ فرماتے رہے۔  
جن بزرگوں کی کوشش سے پنجاب میں اردو کی اشاعت ہوئی ان میں آپ وہ قہرا خصوص کئے  
ہیں۔

مرزا صاحب سال بھر سے زیادہ ۴۰ میل رہنے لگے تھے جناب پر رخصت لے کر دہلی گئے  
مگر تھوڑے سی دنوں بعد بھر فیر درز پور جانبڑا آٹھا پنچ بڑے بیٹے مرزا بندل اختر شریعت کے پاس  
جو مکان میں ریل کے دفتر میں نقش فویں تھے پلے گئے۔ اور وہیں ۸۵ ہر برس کی عمر میں ۲۱ فروری ۱۹۶۷ء  
کو انتقال کیا۔

آپ کے نلامہ توکفیر تھے۔ مگر ہم جنہیں میں پر اکتفا کرنے میں ہیں۔ نواب  
سراج الدین احمد خاں بہادر سائیں۔ نواب ممتاز الدین احمد خاں بہادر مائن۔ مشنی احمد حسین فا  
احمد۔ داگر محمد اقبال۔ سلیم۔ بڑی گورگانی۔

ضیغ العنك داعی دہوی نصیح الملک نواب میرزا قاں داعی احسن مارہوی کی تحقیق کے مطابق نواب  
شریل الدین احمد خاں رمیس دوبارہ فیر درز پور جہر کے فرزند ہیں اور نواب شہاب الدین احمد غفرانی  
لے تھا کہ میرزا جاوید طہزادہ۔ کلام کا انتساب بھی تھا میں کی ماحظہ فرمائی۔

نافَ کے پُچا زاد کیا تی ماس دبیر سے حضرت سائل مر جم ان کو پُچا جان کہتے تھے۔  
 جناب والان مورخ ۲۵ ارذی الحجہ ۱۳۷۸ھ مطابق ۲۵ مئی ۱۹۵۹ء روز جاری شنبہ محلہ طبلیان  
 دہلی میں پیدا ہوئے۔ جہاں برس کی عمر تھی کہ ذواب صاحب کا سایہ سر سے القدگیا پھر ان کی والدہ  
 نے آخری معلق بادشاہ کے دیوبندیۃ الملک رضا خاں الدین رزاعون رضا خاون کے دامنِ حلفت  
 میں پناہ لی اور ذواب خوگت محل کا خطاب بایا۔ اس طرح والان کو فتح علی میں علوم دفولان کی تحریک  
 کا نامہ مصطفیٰ علی گلایا۔ یہ خاون ۱۹۶۸ء میں ہوا۔

ابتدائی تعلیم مولوی غیاث الدین رامپوری مولف غیاث اللغات سے حاصل کی اور قلم  
 معلی میں مولوی سید احمد حسین بن میر غلام حسین شکیبا میر تقی کے تلمذ تھے والان کے تالیق مقرر ہوئے  
 خوشنویسی میر پنجش اور ان کے شاگرد رضا عبد الشریعی سے حاصل کی فنون سپہگری ولی عبدالیہ بالہ  
 سے حاصل کئے ان کی طباعی اور فنیات سے متاثر ہو کر انکا استلاف و فرق کے سپر و کیا گھواتا کہ دیگر فنون  
 کی طرح شرود سخن کا کمال لیا حاصل کریں۔ داع نکاچیں اور عخوانی شباب کا نامہ قلم معلی میں ہی اسبر  
 ہوا اور میں کی ادبی فعالیں پرورش پیائی۔ مشاعروں میں شریک ہوتے رہے۔ ولی عہد کی وجہ سے  
 پاکستان لوگ ان کا احترام کرتے تھے۔

مرزا خورشید عالم بن ولی عہد رضا خاون داروغہ صاحب کی والدہ کے بھن سے تھے اور جید نگہدار  
 کے قیام کے زمانے میں مرزا خورشید عالم بھی حیدر آباد میں تھے مرزا خاون کے انتقال کے بعد والدہ تھا  
 کی والدہ نے ایک انگریز غالباً فریڈریک کے ہاں پناہ لی اور ان سے شاگل صاحب پیدا ہوتے  
 جن کے صاحبزادے امراء مرزا نادان میںی داروغہ صاحب کے بھتیجے حیدر آباد میں والان داروغہ  
 پاکستانی کا سخت صدر ہوا۔ اس کے دس ماہ بعد مہتمماً رسمی پیش آیا۔ اور ۲۴ برس کا زمانہ

جو عافیت کے ساتھ گذر اتنا ختم ہوا۔ داشت اپنے اہل و عیال کے ساتھ را مپوں چلے گئے۔ نواب پوسنٹ ملی خان والی رامبیور نے قدر والی کی اور اپنے صاحبزادے نواب کلب علی خان کا مصاحب مقرر کیا۔ نواب کے انتقال کے بعد نواب کلب علی خان نے بھی اپنا دبی رہر زل کرخاونا بائی سمعن خاں مقرر کیا۔ دہلی میں جب نواب پوسنٹ ملی خان مڑا تھر دلی عہد کے مصاحب تھے تو داشت اور کلب علی خان کا بچپن کا راز سا تھوڑی گذر اتنا اس تعلق کو نواب نے آڑنک سمجھا دیا۔ نواب کلب علی خان کے انتقال کے بعد ۱۸۸۷ء میں کوشنل کا تقریر ہوا۔ حنیزل عظیم الدین خان سے ان کی نہ نبی اور رامبیور کو خیر بار کہہ کر وہی چلے آتے۔ پھر ۱۸۸۵ء میں حیدر آباد چلے گئے چند روز محل تیڈی غیر میں سیدنا الحنفی دیوبندی کے ہاں اور پھر ان کے متصل ایک سکارا ہیں مقیم ہوتے راجہ گردھماری پر شاد بہادر گرفت ممبئی راجہ باتی کی صوفت پیش گاہ سلطانی میں عرضی بھی پہلا فصیدہ مدحیہ جو اپنے نیر محبوب ملی خدا نظام دکن کی شان میں لکھا اس کا مطلع یہ ہے:-

میں ہرا بادی پہپا طرفت ملک دکن سرمه حیشم غزالاں ہرئی گرد و امن

پھر وہی چلے آتے اور نواب موصوف کی طلبی پر دوسری یار حیدر آباد گئے۔ ۱۸۸۶ء میں نظام نے اپنا استاد مقرر کیا۔ ۱۸۸۷ء تک سارے چار سور و پئے ماہوار تھواہ ملتی تھی۔ پھر ۱۸۸۸ء میں ایک نہر اردو پئے ماہوار ہو گئی اور آخر عمر میں پندرہ سور و پئے ہالی ہو گئی تھی۔

داش مرحوم نے حیدر آباد میں ۱۹۰۱ء میں اپنی بیانیت عزت و احترام اور آرام دراحت کے تحت گزار کر رہی تھی۔ اگر فوری ۱۹۰۱ء کو آنہ رو زمر منی خلیج میں جبلارہ کر یعنی ۶۷ سال رحلت فرمائی اور عہد کے دن نماز عید کے بعد مکہ مسجد میں نماز جنمازہ پڑھائی گئی۔ پھر پوسنٹ صاحب شریعت صاحب کی درگاہ میں دفن کئے گئے اسی درگاہ میں داش مرحوم صاحب کی الہیہ اور حضرت امیر مینائی مرحوم بھی مدفن ہیں۔

(باقی آئندہ)

نہ جلوہ داشت۔ داش اور اللہ درود غیرہ،

# ادبیات سلام

(نماہی الحادری)

|                               |                             |
|-------------------------------|-----------------------------|
| جلوہِ صبح بھارانِ اسلام       | رونقِ شامِ گلستانِ اسلام    |
| السلام اے ماہِ ذیشانِ اسلام   | السلام اے نورِ زیارتِ اسلام |
| السلام اے رسمتِ راہِ دین      | السلام اے قبلۃِ الہلیں یقین |
| ناخدائے کشیٰ ایمانِ اسلام     | روکلفت، دافعِ عصیانِ سلام   |
| ساقیٰ می خانہ و صدرتِ سلام    | غیرِ مومن نازشیں تلت سلام   |
| السلام اے پیغمبر جو دروسخا    | السلام اے منبعِ لطف و عطا   |
| ساغرِ زمانِ الفتِ اسلام       | چاہمِ صہبائے صداقتِ اسلام   |
| ابیر محنتِ فلی سمجھائی سلام   | پارشِ الطافتِ ربائی سلام    |
| السلام اے پرتو مطلوبِ دل      | السلام اے جلوہِ محبوبِ دل   |
| السلام اے ماہِ ذیشانِ اسلام   | السلام اے جانِ تباہِ اسلام  |
| ”شاہی ویر انوکھی میں ایک رات“ |                             |
| (شمسِ نفید)                   |                             |

اُت یہ شاہانِ اودھ کے مریم مخلوکِ حال غمیتِ رفتہ کے وہند لائے نشان۔ ٹھنڈے نغمہ

وہ حقیقت جو کتنی زندگی سیم و زر کے دریں آج اس پر رہ گئے ہیں فوہ خواں۔ ٹھٹھندر  
 یہ کھندر کی راست پر اسرار آسی سکوت ہیں مرے فدیٰ تھیل کے نئے لذت فروش  
 اٹھندر ہا بہتے چاندشا لوز پرستے گرفون کا جاں کر رہی ہیں ظلمتیں دشہت میں فرعاد و خردش  
 یہ شکستہ نفس ولیاروں کی لاٹیں بے کفن پیغمیدہ بام ددر کی پشت پر برسوں کا بار  
 سر و گرہ زندگی کی کشمکش دیکھنے ہوتے یہ عاصر کی سراب آسابلندی کا مزار  
 وہ دری پیچے گرد سے بوجھل پڑے ہیں منہدم جن میں نازک رشی پر دے سخے آریاں کہیں  
 اونچی اونچی منزلیں گر کر بنیں انبارِ خاک جن میں روشن لھاچار غ سلطوب انس کہیں!  
 جس میں نشوونی بہنی کی نعمگی سبیدار کھی اس کے شانے میں جھینگر بولتے ہیں بقیراں  
 اور سی میں اب دہاں جنگلاؤ رین دیوانہ دار میں فضایں سخے سہانے خواب آوارہ کہیں  
 اس کھندر کو لیکن اسے انسان ایسی دیران شاہہ کیا تھے اس کے پیس پر وہ کشش چھوٹی نہیں؟  
 موت پر محمول صلت کر اس سمند کا سکوت چھپ گیا جس کا عالم بین کے مرح ج نشیں  
 نہ بنتی ایوال کہی جو کافی بقید آب دگل بہہ کے سیلا بُننا میں وہ حسین منتظر گئے  
 چھوڑ کر دھوں کا لاخانی سکوت رازدار مرنے والے ادی احجام اس خمر گئے  
 ویکھتا ہوں آج بھی ہنڈگا مہہ سستی یہاں! اب سمجھائے جسم روہوں کا نسلط ہے مگر  
 جس میں زندگی ایں سکون جادوں بن گئی ہے زندگی اور زیماں کی کاڈا  
 پچ بتاۓ وقت ان گزرے ہوئے تھوں کا جاں جب یہ دیران لھا قبیر مرین سشہر یا بر  
 کیا وہ عشرت گاہ میں پرداں چڑھتی زندگی  
 کھی کہیں ایسے سکون جادوں سے ہمکنار!

## تہصیل

کارل مارکس اور اس کی تعلیمات [از چودھری شیر جنگ تلقیح متوسط۔ ختمت ۶۸۹]

صفحات کتابت د طبیعت بہتر قیمت بلند درج نہیں ہے؛ کتاب منزل کشمیری بازار لاہور۔  
 کارل مارکس کے فلسفہ معاشیات سے جس کو مارکسزم کے پروپر سماجی حرکیات  
 (Social Dynamics) کا نام رکھتے ہیں اور اس کی بنیاد پر قائم شدہ سماجی نظام  
 سے خواہ کسی شخص کو کیسا ہی اختلاف ہو لیکن اس سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ کارل مارکس کی کثیر  
 کی مفہومی۔ ہمیں بلند اور اخلاقی عظمت کے علاوہ ذہن و دماغ کی اعلیٰ صلاحیتوں کے اعتبار  
 سے آنسوویں صدی کی دنیا کا ایک نہایت غیر معمولی انسان تھا آج علوم و فنون کی حیرت انگیز  
 گیم بازاری کے دور میں یہی اس کی تصنیف "سرمایہ" یورپ اور ایشیا کے کردوں انسانوں کے  
 نئے صحیح سادوی کی اور اس کے نظر کی بنیاد پر جس نے سماج نئے جنم لیا ہے وہ نفس سے زائد  
 دنیا کے نئے ایک شریعت کا حکم رکھتی ہے پھر اس سماج کی سیاسی طاقت و قوت کا یہ عالم ہے  
 کہ بڑا نہیں اور مخفی یورپ کی حکومتوں کے علاوہ جہد حاضر کی سب سے بڑی حکومت امریکہ  
 اس کی طرف سے ایک لمحے کے نئے غافل نہیں ہو سکتی اور دو دیاں میں اگرچہ کارل مارکس اور اس  
 کی تحریک پر چھوٹی بڑی سینکڑوں کا بیں لکھی جا چکی ہیں لیکن درحقیقت ان سے اس تحریک کو سناکہ  
 طریق پر سمجھنے میں بہت کم مدد ملتی ہے۔ کیونکہ اول توکم و بشیں یہ تباہی مخالفانہ یا موافقانہ پر ویگنڈہ کی  
 جنتیں رکھتی ہیں اور دوسرا سے یہ کہ اس تحریک کے پس منظر کو سمجھنے یا اس پر تنقید کرنے کے

بن مختلف علوم و فنون مثلاً فلسفہ، اقتصادیات، اجتماعیات، طبیعتیات، تاریخ اور جماعتی نفسیات وغیرہ میں درک و بصیرت کی ضرورت ہے ان کتابوں کے مصنف عام طور پر ان سے بے بہرہ ہیں۔ خوشی کی بات ہے کہ چودھری شیر جنگ بن کا مختلف علوم و فنون کا مطالعہ ہبہا ہے و سیع اور ٹھوں ہے اور ہبہا انگریزی اور داوسیندی یعنی زبانوں کے نامور ادبیں اور شاعر ہیں اور جو اپنی انقلابی سرگرمیوں کے باعث عمر کا ایک ہبہائی حصہ نہ دندن کے شدید ترین مصائب و آفات میں لسبر کر کے ہیں انہوں نے اس کتاب کو لکھ کر اس غلام کو بڑی حد تک پُر کر دیا ہے۔

کتاب دو حصوں پر تقسیم ہے پہلے حصہ میں جو...، اصنافات پر ختم ہوا ہے کارل مارکس کے خاندانی اور اس کے اپنے بھی مالاالت و ماقولات ہیں۔ مصنف کا اندازہ بیان خطیباہ نہ ہونے کے ساتھ اس درجہ و ترتیب اور شیرین ہے کہ اس حصہ کو پڑھتے وقت ایک بہترین تاویل کا سالطف آتا ہے اور واقعات و سوانح اس قدر عبرت آموز و بصیرت افزون ہیں کہ ان کے مطالعے کے بعد صاحبو سوانح کی عظمت کا انکرات کرنا پڑتا ہے۔

کتاب کا دوسرا حصہ جو "تعلیمات" کے نام سے موسوم ہے کافی طویل ہے اور دراصل کتاب کی روح یہی ہے اس میں لایق مصنف نے کارل مارکس کی فکر کے مختلف پہلووں اور اس فکر کے پس منظر کے متعدد گوشوں مثلاً اضدادی مادیت، "مارکس کا فلسفہ مادیت" کا سیع کا اقتصادی نظریہ، طبقاتی جنگ، سرمایہ دار اداستھصال کی حقیقت، سرمایہ داروں کے درمیان فروز اندر کا پیارہ، سجارتی سرمایہ اور اس کی آمدنی، سماجیت کی شکلیں، زراعت میں سرمایہ داری، مکر پیداوار اور سحران وغیرہ۔ ایسے ایہم مباحث پر گفتگو کی ہے۔ یہ مباحث اگر چہ اقتصادیات کے مباحث ہیں اور کافی خلک ہیں لیکن مصنف کے عام فہم اور سلیس انداز بیان نے ان کو اتنا آسان کر دیا ہے کہ ایک متوسط استعداد کا درود خواں بھی سمجھ سکتا ہے۔ شروع میں ایک مقدمہ

ہے جس میں اس کتاب کے لکھنے کی تقریب بیان کی گئی ہے اور آنے میں موضوع کتاب سے منفصل انگریزی زبان کی اصطلاحات ان کا ارد ترجمہ اور پھر یہ اصطلاح کی تشریح بیان کی گئی ہے جو بجا رہ فو مفید ہے اس کے بعد ان کتابوں کی مکمل فہرست ہے جن سے اس کتاب کی تالیف و تدوین میں مددوی گئی ہے کہو، چیزیں کی سچی حالت اور موڑ مخالفت و دلاؤں اسی وقت ہو سکتی ہیں جبکہ اس کو علمی طریقہ بر سنجیدگی اور غور کے ساتھ سمجھنے کی کوشش کی گئی ہو درہ محقق پر و پہنچہ سے ممتاز ہو کر کسی تحریک کو اچھا کہنا یا ابکا سہمنا خرچ کی کے حق میں مفید ہو سکتا ہے اور نہ اس سے تلقید کا مقصد پورا ہونا ہے۔ اس مقصد کے لئے اس کتاب کا مطالعہ دونوں فریق کو کوچا جائے ॥

**منصب امامت کا اردو و ترجمہ از حکیم محمد حسین صاحب علوی نقطیع متوسط حجم ۱۵۲**

صفحات کتابت و طباعت اچھی قیمت مجلد دو روپیہ۔ پڑھنے: حکیم محمد حسین علوی مومن پورہ راوی رہا ہو۔ حضرت شاہ اسماعیل شہید رحمۃ اللہ علیہ نے قادری زبان میں منصب امامت کے نام سے ایک کتاب لکھی تھی جس میں اپنے خاص حکیمانہ اور مشکلہانا اداز میں یہ بتایا تھا کہ امامت کی تعریف اور اس کی حقیقت کیا ہے۔ اس کے شرائط اور اخواع کتنے ہیں اور ان اخواع و اقسام میں سے ہر شکم کے علامات و خصائص اور اس کے اثرات و نتائج کیا ہوتے ہیں۔ حکیم صاحب نے اس کا عام قلم اردو میں ترجمہ کر کے اس کی افادیت کو عام کرنے کی کوشش کی ہے اگرچہ حضرت شاہ صاحب کی مراد صاحبیت امام ہی ہو دراصل نبی کا پرورد़ی اظل ہوتا ہے اور جس کا درجہ اس زمانے میں تاہاب ہے تاہم کتاب کی دوسری فصل میں سلطنت کی جو مختلف اقسام بیان کی گئی ہیں ان سے موجودہ زمانے میں ہی اگر کوئی مسلمان حکومت چاہئے تو بہت کچھ سبق حاصل کر سکتی ہے مترجم نے جس نیک ارادہ سے اس دہم اور بیشی بہا کتاب کا ترجمہ کرتے کی زحمت گوارا کی ہے اس کا پورا بیان

تر مشکل کیا ناممکن ہی ہے۔ کیونکہ سے  
جوں قمار خانہ میں بت سے لگا بچے ۔ وہ کعبین چھوڑ کے کعبہ کو جا پچے  
تاہم اس کافاندہ یہ ضرور ہے کہ اروزہ زبان میں ایک اچھی کتاب مستقل ہو گئی اور اس تو  
خواں طبقہ بھی حضرت شاہ صاحب کے تحریر علمی اور وقت و وسعت نظر سے وافت ہو سکے گا۔  
اربعان آلام [از ذکر سید محمود جبی تقطیع جم ۱۹۷] طباعت کیا ہے بہتر قیمت ملکہ دور دیپے  
آنکھاں۔ پڑھ، نظامی بک اجنبی پرایوری۔

ڈاکٹر صاحب تعلیمِ جدید کے ان اصحاب میں سے ہیں جو اعلیٰ مشرقی تعلیم کے ساتھ مشرقی  
علوم و فنون اور زبان و ادب کا پاکیزہ و شستہ داق رکھتے ہیں اور اپنے طور طریق میں مشرقی مدنی  
وکالپ کے حصیقی علمبردار بھی ہیں اب یہ بساط فرمودہ وکھن ہو گئی ہے اس کے ہمراے ایک ایک  
کر کے اٹھتے جاتے ہیں ڈاکٹر صاحب اور اُن جیسے ودھارے ہی رہ گئے ہیں خدا ان لوگوں کو دید  
تک بیٹھاتے رکھ کر ان کے ذمہ سے پرانی بہار کے کچھ نقوش ایسا تک تائی ہیں درہ اب جہاد  
اڑاہے کوں کہہ سکتا ہے کہ اس میں ان مشرقی علوم و فنون کا حشر کیا ہو گا۔ سیاسی سرگز نہاد کے  
ہاعث اگر چہ ڈاکٹر صاحب کو کسی مستقل تصنیف کا موقع نہیں ملا۔ تاہم زیرِ تصریح کتاب بعد اصل  
اردو قادر سی اور کچھ عربی کے ان اشعار کا ایک حصہ و لکش مرقع ہے جنہیں موصوف نے احمدگر  
کی قیفرنگ کے زمانہ میں اپنے ذوق کے مطابق انتخاب کیا تھا ان کے شستہ ادبی ذوق اور  
وسعتِ مطالعہ کی دلیل ہے یہ اشعار مختلف دور کے شرائے قدیم و جدید کے ہیں اور ان میں  
فلسفہ و تصوف بھی ہے۔ اور موزِ حسن و عشن بھی۔ اخلاق و مونظہت بھی ہے اور منظرِ نگاری  
و جذباتِ افرینی بھی تباہ و بیان کی خوبیاں بھی ہیں اور حسن و تخلیق و معنی آرائی بھی۔ امید ہے عنوانات کی  
گوناگونی کی وجہ سے ہر صاحبِ ذوق اس کی قدر کرے گا۔ شروع میں عبدالمالک صاحب آزوی

کے قلم سے ایک مقدمہ ہے جس میں اکابر نے اس انجام کی خصوصیات اور صاحب انجام کے فوقی علم و ادب پر روشنی ڈالی ہے۔

**رسول کی تعلیم** | ازتا صنیٰ ظہور الحسن صاحب ناظم سیدواردی تقطیع خود و صفات ہم صفات کتابت و طباعت بہتر فیضت عمر پتہ: لا ہب رادر آر دو بازار دہلی کے ہر کتب فروش سے مل سکتی ہے یہ کتاب اگر پہچوں کے لئے لکھی گئی ہے لیکن بڑے مراد و عورتیں بھی مکیاں طور پر اس سے فائدہ اٹھائے سکتے ہیں جیسا کہ نام سے ظاہر ہے اس میں مختلف قسم کے ۴۰ عنوانات پر جو تقریباً بچپن سے لے کر بڑھا پئے تک کے نام مثا علی جات پر مشتمل ہیں۔ بہایت آسان اور لذتیں زبان میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات بیان کی گئی ہیں۔ یہ کتاب اس لاثیق ہے کہ بچوں اور بھوپوں کے نفایاب دینیات میں شامل کی جائے۔

میسلسلہ تاریخ مدت

## بنی عربی صلعم

تاریخ مدت کا حصہ اول جس میں متوسط درجہ کی استعداد کے بچوں کے لئے سیرت سرور کائنات صلعم کے نام اہم واقعات کو تختین، جامیت اور اخخار کے ساقے بیان کیا گیا ہے۔ جدیداً یہ لذتیں جس میں اخلاق سرور کائنات کے اہم باب کا اضافہ کیا گیا ہے اور آخر میں ملک کے مشہور شاعر جناب مہر القادری کا سلام پر درگاہ خیر الانام بھی شامل کر دیا گیا ہے کوئی میں داخل ہونے کے لائق کتاب ہے۔ فیضت عہر مجلد عہر یقیہ حصر، فلاحت راغدہ ہے۔ فلاحت بنی امتیہ ہے۔

ستہ مکمل ایغات القرآن مع فہرست الفاظ جلد شش  
لفت قرآن پر پہلی کتاب بمعجم دو مہینہ سرجنہ مکمل صدر  
ستہ رہایہ کارل ارکس کی کتاب پیشہ کا تفسیر شد  
و زندگی در ہر جمیع حیثیت ہے

اسلام کا نظام حکومت اسلام کے فناہنہ  
حکومت کے نام درجیں پر ففات و ایک بیٹھ ریشم  
خلا فیض بنی امیہ تاریخ امت کا تیراصہ قیسہ  
بیکھر مفہوم اور عدم جلد شش  
ستہ دشمنی مسلمانوں کا نظام حکومت  
و ترسیت جلد اول پیشہ درج میں انکش فہم  
کا بیہقی سرجنہ مکمل عدہ

نظام حکومت و تربیت بیانی جس ریشم فہم  
کے ساتھ ہے اسیا یہ کتبہ الدین ایک کتاب کے بعد  
ساختہ ہے دشمنی مسلمانوں کا نظام حکومت  
و حکیمیت کیا رہا ہے جلد شش

تفصیل القرآن جلد سوم ایک کتاب کیا تھی  
کے علاوہ اپنی تصریح فرقی کا پیروتی تھا جس کی وجہ سے  
مکمل ایغات القرآن مع فہرست الفاظ جلد شش  
قیمت سرجنہ مکمل شش

چکنہ، قرآن اور تصریح فرقی اسلامی تصریح  
اور بیان حیثیت تصور پر بددید اور مختصر کا کتاب قیمت  
کا جلد شش

میجرنڈ وہ مصنفوں اور دو بازار حامی سجدہ ملی

قصص القرآن بده چارم حضرت مہمی اور دو جول  
الشد میں اشیاء و علم کے حالات اور خلقہ و احوالات  
کا بیان — پڑھج نے  
انقلاب روس۔ انقلاب روس پر بلند پایتا ریخی  
کتاب قیمت تھے،  
تھے لہا، تو جانی الشفہ، رشادیت بخوبی کا واسع  
و مستند ذخیرہ سخنات... تفصیل بیرونی جلد  
قیمت سرجنہ مکمل شش

تحفہ النظاری ملک صوفی رہا ایسا بود کہ تقدیم خیز  
از اتریج غشائی سفر قیمت تھے  
جیجو یہ لوگوں سا و یا اور ایشل شیو، یوکو سلی  
ی اترانی اور انقلابی پر تھے جزو دعہ کلائیتے جائے  
مکمل اسلامیوں کا حکومت مکلت۔ حکومت مکمل  
و حکیم حسن را ایک حسن یہم کے پی ایجادی کی مختاری کرتا  
کہ حکومت اسلامی کا تحریم حیثیت کیہے بکار مکمل صدر

مسلمانوں کا عزیز و زوال خدمت قیمت کو کہا  
مکمل ایغات القرآن مع فہرست الفاظ جلد شش  
قیمت سرجنہ مکمل شش

حضرت شاہ گنیم اللہ دہلوی۔ حیثیت  
مفصل قیمت دوست و قیمت طلب فرمائی جس سے  
اپ کو اولاد کے طقوں کی تفصیل بھی معلوم ہوگی۔

# مختصر قواعد ندوہ مصنفین دہلی

دہلی خاص جو فضیل صفات کے ساتھ پرستی کی شدت مرحت فرائیں وہ ندوہ مصنفین کے  
دارہ محسین خاص کو اپنی شمولیت سے عزت بخشیں گے ایسے علم نواز اصحاب کی خدمت ادا کرے اور لکھنؤ بہان  
کی تمام مطبوعات نذر کی جاتی رہیں گی اور کارکنان ادارہ ممان کے قبیل مظہروں سے مستقید ہوئے رہیں گے۔  
۳۔ محسین، جو حضرات پیغمبر رضی اللہ عنہ سالِ مرحت فرمائیں گے وہ ندوہ مصنفین کے دارہ محسین میں شامل  
ہو گے، ان کی جانب سے یہ خدمت معاوضہ کے لطفِ نظر سے نہیں ہو گی بلکہ عطیہ خالص ہو گا۔ ادارے کی  
طرف سے اسی حضرات کی خدمت میں سال کی تمام مطبوعات ہیں کی تعداد میں سے چار کم ہوتی ہے فیز کتبہ  
بہان کی بعض مطبوعات اور ادارہ کا رسالہ بہر ان کسی معاوضہ کے بغیر پیش کیا جائے گا۔  
۴۔ معاونین، جو حضرات اخخارہ روپے سال میلگی مرحت فرمائیں گے ان کا دارہ ندوہ مصنفین کے حلقہ  
معاونین میں ہو گا ان کی خدمت میں سال کی تمام مطبوعات ادارہ اور رسالہ بہر ان (جس کا سالانہ چندہ چھوٹے  
روپے ہی) ملکیت پیش کیا جائیگا۔

۵۔ احصار۔ فروپے ادا کرنے والے اصحاب کا شمار ندوہ مصنفین کے احصار میں ہو گا ان کو رسالہ بلا قیمت مانا  
چاہیے اور طلب کرنے پر سال کی تمام مطبوعات ادارہ صرف نہ قیمت پر بدی چاہیں گی۔ یہ حلقوں خاص مطہر پر علماء  
اوی طلباء کے لیے ہے۔

دہلی بہار ہر انگریزی میٹنے کی ۵ اسٹاریج کو خارج ہوتا ہے

**قواعد** (۱) نہایی، علمی، تحقیقی، اخلاقی مضمین پشتھکروڑہ زبان داد بے میار پر پورے اُفریں  
بہان میں شامل کیے جاتے ہیں۔

(۲) باد جو، وہ تمام کے بہت سے رسائلے ڈاک گاؤں میں ضائع ہو جاتے ہیں۔ جن صاحب کے پاس سارے  
ذپیخے وہ نیکے سے زیادہ ۲۵ تاریخ نیک دن تک پشتھکروڑہ زبان دیہیں اُن کی خدمت میں پرچم ہو جوہر بلا قیمت  
بیچ دیا جائیگا۔ اس کے بعد شکایت تابیل اعنی انہیں سمجھی جائیگی۔

(۳) جواب طلب امور کے لیے ۷ رنگی یا جابری کارڈ بیچنا ضروری ہو۔

(۴) قیمت سالانہ چھوٹ روپے بیشتر ہی ہمیں روپے چار آٹے رجن محسول ڈاک افی پر پچھے ۱۰۰ ر

(۵) مٹی اگر اور دارہ کرنے وقت کوین پر اپنا گمراہ پتہ مزود رکھیے

سوہی قمر اور یہی پر ٹھوپ پیش رکھنے جید برپری پریس میں لکھنے کا کردہ قلمبہ بہان دوبارہ جامع مسجد دہلی سے منتشر کیا

بَلْ مَصْفُوفٌ وَمُلْعَنٌ كَعَلْمِي وَدِينِي كَاهِنًا

# بُرْكَان

مُراثٍ ثُبُّون  
سعید احمد کے سر آبادی

# مطبوعات نہادِ صنفیں و ملی

عمر بن علی اہل فتنے کیسے گئے ہیں اور رضا بنین کی ترتیب کے زیادہ دشمن اور سل کیا ہوا۔ ذیرِ طبع۔

ستکھ، قصص القرآن جلد اول جدید ادیشن حضرت آدم سے حضرت موسیٰ و ماریم کے حالات تا تک تک قیمت پر جلد سیز  
و حی الای مسند و حجۃ بیحتفہ کتاب ذیرِ طبع  
بین الفوائیں سیاسی اطہارات میکتبہ پرنسپلی  
میں رہنے کے التھے پوری برآمدہیں بالکل جدید  
کتاب۔ قیمت پر جلد سیز

تاریخ انشلاع بیس فرانسیسی کتاب تاریخ انشلاع  
رسیں کامستندا دیکھ خلاصہ جدید ادیشن تک (ذیرِ طبع)  
ستکھ، قصص القرآن جلد دوم حضرت پر شمع  
سے حضرت بیہقی کے حالات تک و درا دشمن سے،  
محلہ نہ کر۔

اسلام کا اقصادی نظام وقت کی اہم ترین کتاب  
جس میں اسلام کے نظام اقصادی کا مکمل نقشہ میں  
کیا ہے غیر ادیشن پر جلد سیز

مسلمانوں کا عربج و دوالہ صفحات ۵۵  
جدید ادیشن قیمت پر جلد سیز

خلافت راشد (تاریخ محدث کارو براہ) پہید  
اویشن قیمت پر جلد ہے، پیغمبر اور نعمہ جنتیت  
اللہ

شیعہ اسلام میں غلامی کی حقیقت۔ جدید  
ادیشن جس میں اظہار ایمان کے ساتھ غوری احتجاجی بھی

کیے گئے ہیں قیمت سے بعد ملے،  
تعلیمات اسلام اور سچی اقوام اسلام کے خلاف

اور روحاںی نظام کا پذیر غاک ذیرِ طبع  
سو شلزم کی بیماری تحقیقت، اشتراکیت کے  
متعلق برمن پر خیس بارل ڈبلی آٹھ قریوں کا  
ترجمہ مودودیہ از ترجمہ ... ذیرِ طبع

ہندوستان میں قانون شریعت کے نقادہ مسئلہ  
مسئلہ بھی عربی اسلام تاریخ امت کا حصہ اول۔

جس میں سیرت سو، کامات کے تمام اہم واقعات کو  
ایک طبق ترتیب کے نامیتا اسان اور دل دشمن اندازیں  
کجا کر لی گئی جو جدید ادیشن جس میں اخلاقی بھری کے لامبا ب  
کامنا فہرست پر جلد سیز

فہم قرآن۔ جدید ادیشن جس میں ہست سے اہم اضافے  
کیے گئے ہیں اور مہا حدیث کتاب کو صدر بحر تریکیا گیا ہے  
قیمت پر جلد سیز

لامان اسلام اسی سے زیادہ غلامان اسلام کے  
حالات و فضائل اور دلدار کارناموں کا تفصیل بیان جدید

نشان قیمت پر جلد سیز  
خلافت اور فلسفہ اخلاق علم الاحقاق پر ایک بسط  
و رجھقتہ کتاب جدید ادیشن جس میں مکتکے کجد

# بُرْهَان

جلد بست و سوم  
شماره (۳)

ستمبر ۱۹۵۹ء مطابق ذی القعده ۱۴۷۸ھ

## فهرست مصنایف

- ۱- نظرات سعید احمد
- ۲- قرآن کے تحفظ پر ایک تاریخی نظر جناب مولوی غلام ربانی صاحب الحمد لئے ۱۳۲
- ۳- قدرتی نظام اجتماع جناب مولوی محمد ظفیر الدین صاحب استاد دارالعلوم معینیہ سانحہ (مونگر) ۱۴۹
- ۴- امیر الامر ازاں بحیب الدوام ثابت بگ جناب مفتی انتظام الشر صاحب شہباز ابرار ۱۶۱
- ۵- ابوالمظہم ازاں سراج الدین احمد خاں سائل جناب مولانا حفیظ الرحمن صاحب والصف ۱۶۲
- ۶- ادبیات جناب شمس نوید صاحب ۱۶۸

## زاده حاجات

۱۹۰

(س)

۷- شپرے

# نَظَرَاتٍ

آخر کارروہ ہی بواجس کا کھلکھلا تھا۔ یعنی کانگریس نے اپنی پیشہ سیم کر سیاکہ ملک کی ریاستی زبان ہندوستانی دلوں رسم الخطبوں میں نہیں بلکہ ہندی صرف دیتا گری رسم الخط میں ہولنی چاہتے چکلے دلوں پڑت جا سپر لال بہرو۔ صد کانگریس اور بعین اور لیڈر دول اور الفادات پسند و قومی کارکنوں کے اعلانات اور آن کے مفاسید و مقالات سے ایک ہلکی سی اسید اس امر کی پیدا ہو گئی تھی کہ اگر چہ یوپی کی حکومت نے اور دوسریان کو اس کے اپنے دلی سے شہریدر کر دیا ہے لیکن مرکز میں اکم اذکم عمل دانشمندان کے مطالبات اور سب سے بڑھ کر گاندھی جی کے ارشادات و توجہات کا لحاظ رکھا جائیگا لیکن اب علوم ہوا کہ جس پارٹی کو صرف اپنی لیڈر شپ کی خبر منانے سے واسطہ ہواستے یہ اسید بامدھنا ہی فھتوں ہے کہ وہ اس راستے پر ہفتہ بیوی کے ساتھ قائم رہ سکیجی جس کو اس نے جو، از کے غرر و فکر کے بعد اختیار کیا ہے اور جو پر بنے رہنے کا وہ بلند آشیکی کے ساتھ بار بار دعویٰ کرتی رہی۔

ایک ایسی پارٹی جو متصوب تنگ نظر، اور کوتاه میں عوام میں اعتناد کو سحال رکھنے کی فرضی سے اپنے ایم اصول سیاست و نظریات جات سے کھلا اختراف کرنے کی جوأت رکھنی ہواد جس کو اس کی بھی شرم نہ ہو کہ اس پارٹی کے سب سے بڑے رہنماء اور مرتبی کی عین تھنا اور دلی خواہش کیا تھی ایسی پارٹی کیتھے دلوں تک اپنی سستی اور اپنے دفار کو ملک میں قائم اور برقرار رکھ سکتی اور کی تک انتہائی منظومیت کے ساتھ قتل ہونے والے اپنے روحاںی باب کی استخوان فروشنی پر گذاڑ کر سکتی ہے؟ اس کا تفصیل تو عنقریب میں فصل کر لیا ہیں تھم کو یہ کہنے میں دو ابک نہیں کہ کانگریس کا یہ

فیصلہ اور زبان کی کرپود سب سے بڑی صرب کاری ہے جو آئین اور جمہوریت کے نام پر اُس کو نتاکنے کے لئے کافی جاسکتی تھی اس کے بعد صرف یمنزل باقی رہ جاتی ہے کا رد بولنے والی زبان پر قفل لگادیا جائے اور اس زبان میں گفتگو کرنے کو ہی قانون ممنوع قرار دے دیا جائے۔  
کچھ دم ہے اگر تھہیں تو آیہ بھی تو کہ دیکھا!

قول و خل کی عدم مطابقت اور ساختہ ہی فریب خردگی نفس کی کوئی مثال دنیا کی تاریخ میں اس سے زیادہ افسوسناک اور حیرت انگیز نہیں ہو سکتی کہ کسی ملک کی ریاستی زبان ایک ایسی زبان کو قرار دیا جائے جس کو اس ملک کی شیش گورنمنٹ کا وزیر اعظم نہ بول سکتا ہو اور جس کے لئے اور رسم خدمت سے اس کا وزیر فوجیم تک نہ آشنا ہو کیا اب بھی کوئی دعویٰ کر سکتا ہے کہ ہندوستان کی تقسیم کا ذمہ دار صرف وہ سبتوں اور کم و صلح مسلمان ہے جو اپنے ساختی کی نتائج نظری کا جائزہ لینے کے بعد اس درجہ سرازیرہ دھواں باختہ موج لیکہ خود اپنے پاؤں پر کھڑا رہی ماڑ بیٹھا اور اپنے اخلاق فاضلہ، عدہ کیس کیڑا دار بلند کردار کے ذریعہ اس کی اصلاح کی کوشش کرنے کے بجائے خود ان اوچھے مہیاروں پر اتر آیا جن کی شکایت وہ اپنے ساختی سے کرتا تھا۔

بہر حال اب جیکہ اور دوزبان کے بیانِ مہندی بارگاہ سے علد جلاوطنی کا حکم صادر ہو چکا ہے ان لوگوں سے کچھ کہتا ہے نہیں ہے جن کے ہاتھیں اس وقت عنانِ حکومت ہے سہم صرف اور د کے قدر داون سے یہ کہیں گے کہ آپ لوگ اس ناگوار صورتِ حال سے مابوس و دم گرفتہ ہوں یہ تو تاریخ کے انقلابات میں جو سدا ایک ہی طرح کے نہیں ہوتے زبانیں حکومت کے سہارے ہی زندہ نہیں رہتی ہیں بلکہ کسی زبان کا بقا اور اس کا بیام اس کے بولنے والوں اور قدر داون کے غرم د

ہدت۔ اور ان کی تابیت دلیافت پر موقوف ہوتا ہے۔ جس زبان کی فطرت میں زندہ رہنے اور ترقی کرنے کا جو ہر درجہ میں کر سکتا ہے نہیں یا کوئی اور زبان کوئی ہی طاقتور ہو۔ بہر حال انگریزی سے زیادہ وسیع ہے گیر جزو اور قوی نہیں ہو سکتی۔ پس جب انگریزی کے دور عروج و ارتقاء میں اور دنوز والی نہیں بلکہ عربج ہوا اور انگریزوں کی تمام کوششوں کے باوجود وہ دیکھتے ہندب دنیا کی ایک ایسی زبان بن گئی کہ آج اس کی تعلیم کا انتظام روس، پورپ اور امریکہ کی بڑی بڑی یونیورسٹیوں میں ہے تو پھر ہندی سے جو کہ اردو کی غیر نہیں بلکہ اس کے ساتھ کی کمی مہری تھی اور رشتہ دار ہے۔ کس طرح پہنچہ ہو سکتا ہے کہ اس کی ریاستی اور آمیزی اہمیت اُردو کو نہ کر سکتی۔

زبان کہیں کی اور کسی ملک کی ہواں کا کوئی مذہب نہیں ہوتا۔ چنانچہ اردو کا بھی کوئی مذہب نہیں ہے بلکہ اس سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ اس وقت ملک میں اس زبان کے ساتھ تبعن و عناد کا جو معاملہ کیا جا رہا ہے اسکی بنیاد اس کے سوا کچھ اور نہیں ہے کہ مسلمانوں کو پہنچت دوسرے فرقوں کے اس زبان سے زیادہ تعلق ہے اس بناء پر جیسا تک اردو کی حفاظت و بقا اور اس کی ترقی داشاعت کا تعلق ہے مسلمانوں کی ذمہ داری بھی پہنچت دوسروں کے زیادہ ہے اُن کو یہ خوب یا اور کھانا ہا ہے کہ ہندو میں اسلامی کلچر، اسلامی علوم و فنون کا اردو کے ساتھ تجوہ اگررا انباط ہے۔ اگر خدا نخواستہ اس زبان پر زوال آیا تو اس کا لازمی نیتجہ یہ ہو گا کہ اسلامی کلچر کے اُبھرے ہوئے اور روشن گز دینی مذہم پڑ جائیں گے اور مسلمانوں کی ملی انفرادی ختم ہو جائیں گی اس بناء پر ہندو کے چار کروڑ مسلمانوں کا فرض ہے کہ وہ ہندی میں کمال و مہارت پیدا کرنے کے ساتھ سالہ اردو کی حفاظت کا بھی بند دستیت کریں اور جس طرح بھی ممکن ہو وہ اس کو بانی رکھنے کی جدوجہد کریں۔ مروعیت اور خوفزدگی مسلمانوں کی شان سے بعيد ہے جو رقم القیادات عالم کی آئندھیوں میں بھی اپنے جوانح کو روشن رکھنے کا فن جانتی ہو اس کو زرم و سکنام باو شب گاہی سے کیا اذیث ہو سکتا ہے!!۔

# قرآن کے تحقق پر ایک تاریخی نظر سر

از جناب مولیٰ غلام ربانی صاحب ایم۔ اے (عثمانی)

(۳)

ایک بڑے فتنہ کا سداباً بھی اُمیّت نے اسلامی حکومت پر قبضہ کر کے جب خلافت کو سلطنت کی شکل میں بدل دیا اور روم و ایران کے حکمرانوں کو نمونہ بن کر حکومت کرنے لگے تو مسلمانوں میں قدرتاً جیسی کہ چاہئے تعابے چینی پیدا ہوئی اور اس نے ایک عام کشمکش کی شکل حکومت اور عوام کے درمیان پیدا کر دی اس کشمکش کے دبائے کے سلسلے میں جو بے پناہ مظالم بھی اُمیّت کے حکمرانوں کی طرف سے مسلمانوں پر توڑے گئے ان کے لئے صرف ایک حاجج ہی کا نام کافی ہو سکتا ہے جس نے ایک لاکھ سے اور مسلمانوں کو ہبہ آؤسانے باندھ کر فنڈ کروایا۔ اسی کشمکش کے سلسلہ میں لعنت و ملامت کا قصہ جب دراز ہوا تو بھی اُمیّت سے آگے بڑھ کر بعض خفیف العقل گرم ہزار لوگوں کی زبانیں حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر بھی کھلتے لگیں کیونکہ بھی اُمیّت والے آپ کے نام اور خاندانی تعلق سے ناجائز فتح اٹھاتے تھے مسلمانوں پر احسان جلاتے تھے کہا رہے خاندان ہی نے تمہارے قرآن کو محفوظ کر دیا اور تمہارے مذہب کی بنیاد ہی ختم ہو جاتی اور اشارہ حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے عبد حکومت کی اسی قرآنی خدمت کی طرف رکھا۔

عبدالملک ابن مروان بر سر منبر مسلمانوں سے کہتا

عليکم بصحيف امامکم المظلوم

مسلمانوں اپنے مظلوم امام و فلیق رہنی مٹھن کے

مصحف کو مفسری کے ساتھ پڑوئے رہو

ظاہر ہے کہ قرآن جو نہ بے چار سے حضرت عثمان پر نازل ہوا تھا۔ انہوں نے اس کو ابتداء لکھوا یا تھا جی کہ ایک جلد میں نام سورتوں کو مجلد کرنے کا کام بھی ان کی حکومت کی طرف سے ہبھی انہیں انجام پایا تھا البتہ آخر میں بجا ہے مختلف ہبھوں کے کتابت کی حد تک مسلمانوں کو ایک ہی شخچ پر جمع کرنے کا انتظام اپنی حکومت کی طرف سے کر دیا تھا مصحف اس نے اس قرآن کو جس کو اللہ نے نازل کیا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوا امام مظلوم کا مصحف اور قرآن فراہد نیا مسلمانوں کو یہ ہبھ کر دینے کے لئے کافی تھا و عمل آخراں کا اس شکل میں ہوا کہ حضرت عثمان کی قرآنی خدمت کی اہمیت لوگ گھٹا لیا گئے اور فرقہ مخالفت میں جو زیادہ تند تو، گرم مراجح کئے وہ حضرت عثمان پر گلط کر طرح طرح کی اولاد بھی ہو پہنچنے لگئے اور جو قرآن فالق عالم کی طرف سے آخری پیغمبر محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر سارے جہاں کے انسانوں کے لئے اُڑت اتحاد اس کا نام ہی ان لوگوں نے "بیان عن عثمان" الیاذ باشد کہ دیا اور سچ پر جھے تو بنی امیتی کے اسی طرزِ عمل کی مخالفت میں بعض ناعتابت اندیشیں لوگوں نے مسلمانوں میں بعض جعلی بے سرو پار دایتیں خود ہی گھر گھر کر پھیلادیں اور ان میں جو چالاک تھے جانتے سنئے کہ جعلی ردا یتیں کا پروہ چاک ہو جاتے گا انہوں نے بعض صحیح اور ثابت روایتوں کو غلط مقصد کے لئے استعمال کیا ان لوگوں کی پرور سری تفسیر زیادہ کارگر ثابت ہوئی اچھے اچھے لوگ ان مناظرتوں کے شکار ہو گئے میں چاہتا ہوں کہ ان روایتوں پر ایک اجاتی تصریح کروں۔

سہولت کے لئے روایات کے اس ذغیرہ کو دو حصوں پر تقسیم کر دیا جاتا ہے ایک حصہ قر صرف خود راشیدہ فرضی روایات کا ہے ہم ان کی تعبیر مفہمات سے کر جسے کبوتر کان کو من کر کوئی شخص اپنی بہت سی مشکل ہی سے صنبط کر سکتا ہے اور جن صحیح روایات سے ناجائز فتح اتحادتے ہوئے مخالفوں نے کی کوشش کی گئی۔ ان کو ہبھ مخالفات مکے عنوان کے پیچے درج کریں گے۔

ستھنکات اگہا جاتا ہے کہ فرائی آیت قوہم انہم مشریون کے آخر میں "من دلایہ علی" کے الفاظ تھے جنہیں عبد غفاری میں قصد فرائی سے فارج کر دیا گیا یعنی قرآن میں یہ لکھا ہوا انہا کہ میدان حشہ میں لوگوں کو کھرا کر کے علی کی ولایت کے متعلق پڑھا جاتے گا۔

۲۔ اسی طرح کوئی صاحب محمد بن جہنم بہلائی نے امام جعفر ساوجی علیہ السلام کی طرف نسبت کر کے انہوں نے پمشہور کیا کہ فرائی آیت امۃ ہی اسراب من امۃ میں سخیرین کی گئی ہے اصلی الفاظ ہمہناہی ان کی من الممکنہ تھے۔

۳۔ اسی طرح کہتے ہیں کہ قرآن میں قبلہ قرشی کے سورت نام بقید نسب موجود تھے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے سب کو سانظر فرمادیا۔

۴۔ اسی طرح "کنی اللہ المؤمنین الفضل" کی آیت میں کہتے ہیں کہ علی ابن طالب کے الفاظ ہیں تھے۔ اسی قسم کی بیسیوں خرافات اس طبقہ کی طرف سے پھیلائی گئیں اگر مسلمانوں کے پاس تھے کہ جا پہنچنے کا خاص طریقہ راز یوں کی تحقیق کے سعف نہ ہوتا تو ان جھوٹی قطعاً جعلی رہا یوں کے متعلق یہ بنیاد اور حضن گپ ہونے کا فیصلہ آسان نہ ہتا ان لوگوں نے حد کر دی کہ الفاظ ہی نہیں بلکہ کہتے ہیں کہ سورہ ولایت کے نام سے ایک مستقل سورت ہی قرآن میں کتنی جس ہیں اہل بیت کے اسماء اور ان کے حقوق وغیرہ کا تفصیل ذکر تھا حضرت عثمان نے اس پوری سورت ہی کو حذف کر دیا ہے حال اس شیئی عالم نے جس کا پہلے بھی ہیں نے ذکر کیا ہے یعنی علام طبری نے ان ساری گپوں پر تقدیم کرنے ہوئے لکھا ہے۔

۵۔ ہمارے بھی ہاشم کے المکد مکران بھی اُسی کے حکمرانوں سے بہتر میں ॥ تھے جس کا مطلب یہ موکر جگ کے نے خدا اور علی مسلمانوں کی طرف سے کافی ہو گئے۔

النَّبِيُّوْنَ فِي الْفَلَانِ مُجْمِعٌ عَلَيْهِ عَلَى بَطْلَانِ  
 قرآن میں غیر قرآنی عنصر کا اضافہ مسئلہ تو اجتماعی رائحتی  
 ہے دشجوں اور سنتیوں دلوں کا ہے) کا بسا نہیں  
 ہوا اپنی دینی قرآن کی کچھ آئین مذمت ہو گئی، سو  
 من اصحاب اباد عن قوم من جحشیۃ الْعَامَّ  
 ہمارے ہاں کے یعنی لوگ دینی یعنی شیعی مسلم رکھنے  
 دا الصَّمِیْدُ خلَاتُ ذَلِكَ  
 داسے، اور عامہ نعمی سیروں کے یعنی خدویتے مسلمانوں کا دو گلہ  
 اَنَّ عَلَيْنَا سَجْدَةٌ  
 منقول ہے بلکن صحیح یا ہے کہ یہ بھی غلط ہے۔

میں ہوش کر جکہ ہوں کہ، ان عصی مجتمعہ کی ذمہ داری جب خود خداۓ چکا ہے اور بالاتفاق شید و کنی  
 دلوں کے زدیک یہ قرآن کی آئیت ہے تو قرآن سے کسی تجزیز کے نکل جانے کے دعوے کے بعد اُنہی  
 مسلمان ہی کب یا تھا ہے یہ قول شیعی عالم علم طبیری تو اڑ تو اڑ کی ہیں راہ سے قرآن مجید  
 منتقل ہوتا ہوا جلا آرہا ہے اس کا مقابلہ بلال یہ خود را شید داشتے ملکہاں نک کر سکتے ہیں۔  
سنالات اہل راہ نہیں کا دروس راحظہ جنہیں میں مخالفات کہتا ہوں دراصل انہیں کی طرف طبیری نے  
 اشارہ کرتے ہوئے یہ کہا ہے کہ ہمارے کھوپی دینی اہل سنت کے محدثین میں بھی شخص کی بعض روایتیں  
 پائی جاتی ہیں میں ان سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کی بعض آئین جو پہلے قرآن میں مشرک ہیں بعد کو فتن  
 ہو گئیں لیکن ابھی آپ کو معلوم ہو گا کہ سچائے خود یہ روایتیں غلط نہیں ہیں بلکہ ان سے جو نیجے پیدا کیا گی  
 وہ بنتی یا کم از کم غلط فہمی پر خود رستی ہے بقدر تصورت ان میں جو تجزیں قابل ذکر ہیں ان کا فتحتہ بھی  
 سن نیجے۔

اس سلسلہ میں مختلف نوعیت کی روایتیں ہیں۔ مثلاً

(۱) بعض روایتوں میں کسی غیر قرآنی حکم کا ذکر کرتے ہوئے اس قسم کے افاظ یعنی

لے مقدور و الحالی میں جو کچھ نقل کیا گیا ہے روح الحال کے مقدمے ماذخوذے۔

في مأزقٍ من القرآن

بیان کیا جائے کہ اس کی مثال رسم اور معاشرت والی روایت جو حالت سدیدہ رضی اللہ تعالیٰ پر میسر ہے الفاظ رادی نے بڑھادے ہیں اس کی مثال رسم اور معاشرت والی روایت جو حالت سدیدہ رضی اللہ تعالیٰ پر میسر ہے الفاظ رادی کے یہ ہیں یعنی وہ فرمائی کھشیں کر عنہاں سے مردی ہے الفاظ جس کے پر ہیں، یعنی وہ فرمائی کھشیں کر

**نیما انتزل من القرآن عشر صناعات** ان بی باقوں میں چوای راہ سے نازل مرئی میں جس

**معلوماتیجخ من ته مسیحون یخخس مطیما** راه سے قرآن نازل بروای حکم کی یعنی کہ دس گھوٹت یا

**مفتونی علیٰ اللہ علیہ وسلم و محبیٰ فیض القیر** دس دخرو دھریتیا حرام کر دیا ہے نجد مشروخ ہو گی

من القرآن

اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور یہ حکم ان ہی باتوں میں شرک پ

سخا جن میں قرآنی حکم شریک ہے۔

وادعہ یہ ہے کہ سمجھنے سکاری کے مکالمہ عوام کتابوں میں پرداخت باتی جانی ہے لیکن سوال یہ ہے کہ  
نی ما انقلاب من القلوب یا نی ما انقلاب من العقول کے الفاظ سے یہ کیسے سمجھہ لیا گی کہ قرآن کے اجزاء تھے  
تفصیل کا موقع نہیں بلکہ اجلاً اتنی بات سے تو ہر پڑھا لکھا مسلمان واقع ہے کہ رسول اکرم  
صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے جواہر حکم و قوانین امت کو عطا کیے جاتے تھے ان میں ایک سلسہ قوانین  
احکام کا تھا جن کی تسلیم حق تعالیٰ کی طرف سے جبریل علیہ السلام آسفافرت صلعم کو دیا کرتے تھے اور وہ سر  
سلسلہ احکام ہی کا ایسا یعنی تھا جن میں پیغمبر خدا نے اجتہاد سے کام لیتے تھے اگرچہ "إِنْ هُوَ إِلَّا ذِي  
يُوحِي" کے لحاظ سے ہم دونوں کو وحی ہی سمجھتے ہیں، بہر حال ظاہر ہے کہ دو حصہ سلسہ جو جبریل امین  
کی رہہ سے یہاں تھا وہ اپنی الگ نوعیت رکھتا تھا۔ پھر جبریل امین کی راہ سے جو چیزیں اُرپی ہیں  
ہر ایک جانتا ہے کہ ان کی بھی دو قسمیں ہیں: ایک قرآن اور قرآنی آیات کا سلسہ، اور وہ سر اس سلسلہ  
جبریل امین ہی کے فرمائی سے وہ بھی یہاں تھا جو قرآن کا جزو نہیں تھا تھا کوئی مطلقی طور پر یوں کہہ لیجئے

کفر آن تورہ ہے جو حبیر میل کے ذریعہ نازل ہوا لیکن سر دہ چینز و جبریل کے ذریعہ سے نازل ہوئی تھی اس کا فرآن ہوتا صدوری ہے تھا آخراً خرایان اسلام راحسان کے متعلق سوال و جواب کا تصور بخاری دعینہ میں ہے اور آس حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔

اکثر حبیر میل بعد مکہ دینکم  
نہارے باس جبریل آئے تھے تم کو تبارادین سکھنا  
کے لئے۔

ظاہر ہے کہ حبیر میل نے اس وقت جو کچھ دین کے متعلق سکھلایا تھا قیمت آدھ فرآن میں شرک نہیں کوئی کیا اور بیوی یک روایت کیا اکثر چینز و جبریل اسی شکم کی نیو سطح جبریل علیہ السلام آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوئی تھیں وہ فرآن میں شرک نہیں ہونے کے لئے نازل نہیں ہوئی تھیں اسی لئے فرآن میں شرک نہیں کی گئیں

اسی بنیاد پر فی ما انزل فی الْفَلَان سعد اوی کا مقصود ہے کہ یہ مسئلہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اجتہادی مسائل میں سے نہ تھا بلکہ پہلی مقصود ہے کہ جس راہ سے فرآن نازل ہوا ہے اسی را منسے یہ حکم ہی الشرعی کے رسول نبک ہوئی تھا اور یہ کہ فرآن دھرم را کی جیزیت سمجھ کر پڑھا جائے ہے اسی راہ کی جیزیت بھی ہے اور بیوی محتی میں نہیں اپنے عزم من المتران کے۔

اس سلسلہ میں سب سے زیاد دلخیل روایت ہے جس کا ذکر ہے یعنی شادی شدہ آدمی سے نتاء کا صدور جب ہو تو شگاری کا حکم اسلام میں یہ دیا گیا ہے اس کے مثابہ یہ شرعیت ہے میں یک طویل حدیث اس سلسلے میں پاتی جاتی ہے حاصل ہیں کا یہ ہے کہ جج کے حکم میں حضرت مگر کو اس کی خبر میں کوئی لگ ان کی دفات کے لیے غلافت کے متعلق کچھ منصوبے پہنچے ہے بلکہ ہے میں اور حضرت ابو بکر کے انجاب پر کچھ اعتراض بھی کرتے ہیں، حضرت عمر نے پہلے تو چاہا کہ جج ہی کے موقع پر ایک تقریر کریں لیکن بعد کو رائے بدلتی اور مدد نہیں پہنچ کر اپنے جو خطبہ میں ان ہی یاتقین کا ذکر فرمایا ہے

کا نذر کر رجع کے موقدہ پر کتا چاہتے تھے، پہنچی طوبی تقریب ہے جس میں بہت سی بائیں بیان کی گئی ہیں اسی میں ابو بکر عمدیت کی خوفت کا بھی ذکر ہے نے فرمایا وہ مسلمانوں کو اس کی وصیت کرتے ہوئے کہ میرا کیا ٹھکارا ہے آج ہوں گل نہ بروں اس سے چند صورتی یا توں کا خدا بر حضوری خیال کرنا ہوں اسی سلسلہ میں اس سب سے یقینی فرمایا کہ حبیم کا قانون اگر چہ فراز میں نہیں پایا جا کر مجھ میں گواہی دیتا ہوں کہ کان میں اخزل اندھہ یہ قانون یعنی ان ہی باؤں میں سے ہے جنہیں اللہ سے نہائل

پھر بھی فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس قافون کو سمجھتے سمجھا پڑھا اور بنا دیں خود رسول مشر  
صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر غلی بھی کیا اور آپ کے بعد ہم نے بھی رسمیم کیا۔ اسی کے بعد آپ نے زور  
دے کر کہا کہ ذراں میں بہونے کی وجہ سے کسی کو منانہ کوئی ہو کر یہ فدا کے نازن فروادہ قوانین میں نہیں ہے  
بلکہ یہ فدا سبی کا رحم کیا ہوا اور جیس قافون سچا خوب فرمایا کہ آپ چاہئے کہ مرد ہوں یا عورت شادی خدش  
ہو سکے بعد جو بھی نہ کارہ کتاب کرے اور ثابت ہو ہاسے تو اس کو رجم (سنگسار) کیا جائے پہ بھی  
بات ہے کہ اسی سکے بعد آپ نے پہ بھی فرمایا کہ

اگر کو افکار و فہمیں اپنے دنیا میں پہنچانے کے لئے کتاب اللہ رواں کو سہم پڑھتے  
لاد تضریب اس ای افکار کا نام کہلایا کہ ان تو خدا  
عین ای افکار  
جس را کو جیزیرہ کہیجئے کہ کتاب اللہ رواں کو سہم پڑھتے  
ہمہ اسی سلسلہ کی جیزیرے میں ہم یہ بھی پڑھتے ہیں کہ  
پہنچے باپوں سے اعزام نہ کرو، کبوٹکا پیشہ باپوں سے  
اعزام نہیاں سے نہ کفرتے۔

پھر آپ نے یہ بھی فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے بھی سخت ذرا ہمایہ ہے کہ جیسے عربی حشر مددگار کی تعریف میں بالآخر سے کام لیتے ہیں اور بعد سے سجادوں کے جاتے ہیں تم لوگ بھی میری تعریف میں شامل نہیں کہا جائے اور غلو سے کام نہ دینا میں نے اس دوسری بات کو تکمیل پاس سے کیا کہ تمہارے متعلق تو

صرف مہا انزل اللہ حضرت عمرؓ کے کہا تھا مگر یہ باپوں سے اور ان کرنے کے متعلق جو الفاظ اپنے نے فرمائے اس میں کتنا فخر، فیما نقہ، من کتاب اللہ کے الفاظ ہیں لیکن ان الفاظ کے متعلق مسلمانوں میں اس کا کسی نے بھی پڑھا کیا ہے اسکا درج و ملحوظ کے متعلق پہلے لوگوں کا پہلے درج قرآن میں موجود تھے اور طرف نما شایر ہے کہ قرآن سے الفاظ تو فارج کر دے گئے لیکن قانون کو جیسا کہ سب جانتے ہیں قیامت تک کے لئے باقی رکھا گیا اور نہیں کرنے والوں نے اسی پر نہیں کیا لیکن الفاظ کا ایک مجبرہ بھی بتایا گیا مدرسون میں آج تک مشہور ہے کہما جاتا ہے کہ قرآن میں قانون رجم کے متعلق بھی الفاظ تھے الفاظ کا وہ محبو عرب ہے۔

الشیخہ والشیخۃ اذا نیانا فارجبو ها      کوئی بدھا اور بدھی جب زنا کیں تو وہ وہن کو سنگار

کر دو۔

بعضوں میں «البتہ تکے نقطہ کا اضافہ بھی پایا جاتا ہے کہ ادا شکر ہے کہ صحیحین (نجاری مسلم) میں یہ الشیخۃ والشیخۃ والی روایت نہیں پائی جاتی بلکہ ابو داؤد، ترمذی وغیرہ میں بھی نہیں ہے اس روایت کے لادیلوں کی حالت کا ہے اس سے اگر قطع نظر بھی کریا جائے پھر لی میں تو اس کو قرآن مجید کا لوگوں کا محبوب ہی خیال کرنا ہوں کہ روایت کے الفاظ ہی سے اس قانون کی روایت ہو جاتی ہے جس کے لئے بتائے والوں نے ان عجیب دغیریں الفاظ کے مجموعہ کو بنایا ہے آپ سن پکے اور دینا جانتی ہے حضرت عمرؓ کے الفاظ ابھی لگز سے ہیں کہ رجم کا قانون شادی شدہ مردوں اور عورتوں کے لئے ہی ہے مگر اب ذرا روایت کے ان الفاظ پر غور کیجیے (الشیخہ دینہ، الشیخۃ دینہ)، ایسے الفاظ ہیں ہیں کہ وہ شادی شدہ بھوپال پر متوجہ کیا ہوا ایسے بدھی اور بدھی عورت جن کی شادی نہیں ہوئی ہو ران الفاظ کی بنیاد پر جا ہے کہ اتنے کم زنا کے جرم میں سنگار کر دے جائیں اور جوان مردا اور جوان عورت شادی شدہ ہی کیوں نہ ہوں چونکہ الشیخہ اور الشیخۃ کے الفاظ پر صادق نہیں آئتے اس لئے رجم کا قانون ان کے لئے باقی نہیں اور یہی کیا جم اس روایت کی بنیاد پر صرف اسی زنا سے متعلق ہوگا، جب طرفین بُدھے اور بدھی ہوں لیکن زیکر طرف

بُدھا اور در سری طرف جوان یا بالعکس بڑے قواس پر کجی یہ قانون عائد نہ ہو گا اور رسمی یا بات قوی ہے کہ شیخوخت عربی زبان میں عمر کے جس حصہ کی تعبیر ہے، یعنی کادہ زمانہ ہے جس میں عموماً جنسی خواہش کا ذر کم کیا جائے جو اوقات محفوظ بلکہ مدنظر کو کچھی پہنچ جانا ہے جو ان عورت کے ساتھ تو مکن ہے کوئی بُدھا مشغول ہو جائے یا بالعکس میں بھی امکان ہے کہ جب دونوں پھر س پورٹ میں یعنی الشیخ والشیخ بن پلے ہوں تو زمانہ کے صدور کا امکان ہی کیا اپنی رہتا ہے پس مطلب یہ ہوا کہ سرے سے رسمی کا قانون ہی غیر علیٰ بن کران القاظ کی بینا دپر وجا کہے، رجم کے قانون کو ابت کرنے کے لئے ایسے القاظ کا اتحاد کیا گی جس سے اس قانون کی بینا دپر وجا کہے، میں لوگوں کو کیا کہوں، بخاری وسلم میں ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ اسی قانون رجم کا ذکر فراستہ ہوتے صاف صاف لفظوں میں فرمائے تھے کہ

ان اسری زیدی کتاب اللہ میں اضافہ کرنے کا فعل کر دن گا۔

یہ کبھی فرمائے کہ اس کا خطروہ اگر نہ ہوتا قوافل قانون کی اہمیت کا تقاضا تھا کہ قرآن کے کم از کم ماشیہ پر اس کو لکھ کر جانا عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ جس کے متعلق کہہ رہے ہوں کہ قرآن میں اس کے داخل کرنے سے اضافہ ہو گا میں بوجیز قرآن کا جزو نہیں ہے وہ قرآن کا جزو جو اسے کی گر لوگ ہیں کہ کیا کہنے جا سہے میں کہ قرآن ہی کا جزر رجم کا قانون حکایہ اور مناظر کسی سے ہوا؛ صرف کانہما انتزل اللہ کے افاظ سے ہوا

لہ حقیقت یہ ہے کہ جدید آزادی کی قرآنی سازی میں مغلوب قرآن میں تازل ہو گئی تھی اور اسی بناء پر آئی کووار غیر محض ہی کیوں نہ ہر اگر زمانہ کا جرم ملکی جلدی کا دیانتے، کی سزا کا مستقیم دہ ہو جاتا ہے، مگر فتنہ ایمان یہ سوال پیدا ہو گتا ہے کہ شادی شدہ یعنی محض زنا سے بچا کے تالی چیزیں بیوی رکھتے ہوئے ہی اس جرم کا اگر جرم ہو تو اس کا جرم اس کو ادا ہے سے یقیناً زیادہ سخت ہے جو اپنی جنسی خواہش کی تکمیل کے ذریعہ (بیوی) سے محدود ہے گو اشادی شدہ رجم، صرف زندہ ہی نہیں بلکہ اس سے بھی زیادہ شرارت کا ارتکب ہے، اسی نے صرف نادار کی جو سزا ہے بھی نادیانے کی صورت سے زیادہ سخت سزا کا طالب خود اس کا جرم ہے زمانہ کے جرم سے زیادہ شادی شدہ ادی کے اذر جو شرارت اور ہے باکی کو یقینت ہانی جانی ہے اسی کا انتقام اس کی سزا میں کی سختی کا اضافہ کر دیا جاتے۔ رجم اس قدری انتقام کی جملہ ربعہ ماشیہ میں مذکور ہے،

مگر آپ دیکھنے کے کارن الفاظ کا مطلب پرقطعاً نہیں ہے آخر اسی روایت میں تو دعیت عن الاباء و لے علم کو بھی تو حضرت عمری نے اس سے بھی زیادہ تیرتہ الفاظ یعنی مکن الفرق و نہیں الفرق و من کتاب اللہ " کے ذریعہ اپنے مطلب کردا کیا ہے لیکن اس کا جواب لوگوں نے کیوں نہیں بھیجا ہا اور یہ بڑے مولوی بھی غایہ اس کا مستحضر نہ رکھتے ہوں والا فکار اس فرمکے الفاظ کا مطلب ہے کچھ سوتا ہے حضرت عمر کے بیان کے اسی حصہ سے لوگوں کو سمجھنا چاہئے تفاصیل کیا عرض کروں بہر معونہ میں حفاظ القرآن کی کافی تعداد دعوی کیتے جو شہید ہوئی مدینوں میں اس قصہ کا ذکر کرتے ہوئے حضرت المسن فرمایا کہ تھے کہ یہ بیان اسے بجالت غربت یو شہید ہوتے تو

ناخبار حبیر بن علیہ السلام النبی  
جبریل علیہ السلام تے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
صلی اللہ علیہ وسلم اهتمم لقولہ  
کو خبر دی کہ حفاظ القرآن کی یہ جماعت میں پروردگار ہے  
فرضنی عنہم و اسر صنائم  
باکر مل گئی بیس اندران سے راضی ہوا اور ان لوگوں  
کو مددائے پھر فرش کر دیا۔

روایت کے بعض الفاظ میں ہے کہ خود ان شہید ہوئے والے حفاظ نے اشرفتی سے یہ دعا تقلیل ہوتے سے پہلے کی تھی کہ

(تفہیم حاشیہ مسلم گذشت) ہے۔ اسی سے حضرت ملی کرم اللہ وجہ بھی جدیسا کہ بخاری میں ہے فرمایا کہ نئے نئے کہ سنتہ السنۃ میں اللہ " دینی محسن کی سزا مجہ جو میں نے دی تو یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کی عیناً پر کیا جاتا ہے تاکہ قرآن کے حکم یہ اس کی بنیاد پا بہے رہے کہ قرآن میں خالص زنا و ہر کام کیم کیوں اُڑتا اور زنا کے جرم میں احصان کی دو میں جو سختی یہ رہ چکی ہے اس حکم کو رسول اللہ کی سنت کے سپرد کیوں کرنا گیا تھا ذی نزکتوں سے جو واقعہ ہیں اس کی مصلحت کو تجویز کئے ہیں جیسی کی تفصیل کا بیان مو قریب ہیں ہے ۔ ۱۲

اللَّهُمَّ املأْ عَنَانِبِنِي أَنَا قَدْ لَقِينَاهُ فَرِينَاهُ  
اے الشہارے نی کو مطلع کرو یکجے کہ آپ سے ہم  
عنک درستیت ہنا  
مل گئے ہیں تھے آپ سے رائی اور خوش بُوتے  
اوآپ ہم سے راضی اور خوش ہوتے۔

اس روایت کا ذکر کر کے حضرت الشیخ کہا کرتے تھے کہ ہم ان الفاظ کو یعنی ان شہداء کی دعا کے ان  
لفظ کو جس کی خبر جب تک علیہ اسلام کے ذریعہ رسول اللہ کوٹی تھی کتنا فخر یعنی پڑھا کرتے تھے پہلی فقرہ  
کے نقطے بعقول و مخالفوں کو مخالف ہوا کہ شاید یہ کہی فرآن کا جزو تھا، حالانکہ اب دیکھ رہے ہیں کہ اس کی تذکیت  
بھی وہی "دہما اترل من انقلان" یا کتنا اتر وہ بمان فخر و من کتاب اللہ "کی ہے یعنی جب تک علیہ اسلام کے  
تو سلط سے رسول اللہ تک پہنچا تھا۔

(۲) مخالفات کے مسئلہ میں میرے نزدیک اسی روایتیں یعنی شامل ہیں جن میں صحابی نے کسی  
قرآنی آیت کا مفہوم اور مطلب اپنے الفاظ میں بیان کرتے ہوئے فرآن کی طرف اس مطلب کو مستو  
کر دیا ہے سہم لوگ یعنی یون کی نادری زبان عربی نہیں ہے اور دیں ذرآنی آیتوں کا مطلب بیان کرتے  
ہیں لیکن صحابہ ظاہر ہے کہ مطلب وہی کہ عربی زبان یہی میں ادا کیا رہتے تھے بعقول کو ذرآنی سے مخالف  
ہو گیا کہ وہ ان تفسیریں اتفاق کو کہی فرآن کا جزو قرار دیتے تھے اس کی ایک ایسی مثال یہ روایت ہو سکتی ہے  
یعنی ایک صحابی نے بیان کیا کہ فرآن میں میں نے بڑھا ہے کہ  
دو کوں لابن آدم: ادیا من مالا لا ابتنی      یعنی آدم کے بچے کے پاس ایک نہیں بڑا بھل ہو تو  
پا ہے گا دسری نہیں بھر بھی مال اس کوٹی جاتے  
الیشانہ الحدیث

### آخر حدیث تک

اس میں شک نہیں کہ یہ تفسیر اتفاق فرآن میں نہیں ہیں لیکن

ہدالہسان خلائق هلوعا      قطعاً ان بڑا سے صبرا      پیدا کیا گا

لطف حققت یہ ہے کہ "هدوع" کا عربی لفظ جن مطالب پر مشتمل ہے۔ یہ صبرا کے لفظ سے وہ معنی ہو یہ ادا نہیں ہذا  
(ایسی ناشیہ یہ سمجھو گئی)

قرآن کی مشہور آیت ہے اور جانتے والے جانتے ہیں کہ حلیر کا مطلب یہ ہے جسے صحابی نے نکوڑ  
بالا الفاظ میں ادا کیا پھر اسی مضمون کو المخنوں نے قرآن کی طرف منسوب کر کے اگر بیان کی تو اس سے  
یہ کیسے سمجھ دیا گا کہ ان کا خیال یہ تھا کہ جبکہ جنہیں ایسا الفاظ قرآن میں پائے جاتے ہیں آخروز مردہ کی یہ بات ہے  
کہ عام گفتگو میں وغیرہ میں متفق ہوں میں لوگ مضمون بیان کر کے کہتے ہیں کہ ایسا قرآن میں آیا ہے  
لیکن یہ کتنی بڑی حادثت ہو گئی اگر سننے والا ذرا نی آیت کے مा�صل مطلب کے بحسب ان سی الفاظ کو قرآن  
میں تلاش کر سکے گے

(۲) مفاطحہ کی اسی سلسلہ کی ایک کڑی یہ ہی ہے کہ قرآن سنلتے ہوتے میں دفعہ صحابی پیچ  
میں تفسیر طلب الفاظ کی تفسیر ہی کرتے چلے جانے تھے مہندستانی علماء کبھی گذشت اس کام کو کرتے ہیں  
لیکن چون کتاب کی تفسیری الفاظ اور در میں ہوتے ہیں اس لیے سب جانتے ہیں کہ در میان کے الفاظ قرآنی  
الفاظ کی تفسیر سے تعلق رکھتے ہیں لیکن جیسا کہ میں نے عرب کیا صحابہ کی مادری زبان بھی چونکہ تھی جو  
قرآن کی زبان ہے اس سے صحنوں نے تفسیر کے ان عربی الفاظ سے یہ غلط نفع اٹھانا چاہا اور مشہور کھانا  
کو لکھا۔ صحابی قرآن کے ان الفاظ کے بعد ان جد الفاظ کا اور اضافہ ہی کرنے کے حضرت ابی بن کعب صحابی  
رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ساتھی صورت پیش آئی تھی وہ سورہ "البیتہ" شارہ ہے تھے، جب قرآن کے الفاظ  
وہاں اور ایا الابعد داللہ مخلصین اور نہیں حکم دیا گیا ان کو، لیکن صرف اس لکھ پڑے  
چلے جائیں ان کو دین کو اسی الشر کے نئے خاص بنا کر

الله الہ بن حفظاء

ابقیہ ماشیہ صفو گردش، جب تک سطح و سطح میں ان کی تشریع نہ کی جائے اس موقع پر ایک سلیمانی کاخیاں آیا کہ مولوی نرم علی ہو گئے  
دو سو کا ایک مشہور شعر یہ ہے، فدا فرا جکا ذریں سے نہ میرے تھانج ہیں سیر و ہیر کیک فقیر اسی شعر کو گواہ کر رکھیں لیکن  
رہا الفاظ جو دیا ہیں سید بہبہ، بر کمہ دشت تھوڑے کہ قرآن میں کہا جائی ہے اس نے درون کیا کہ جہاں یا جہاں انسان، اتم العقل عالمی  
اللہ" رہا۔ اس اثر نے سب اللہ کے عطا جیسی اس کا مطلب یہ تو ہے گردہ یہی کہتے رہے "مرے عذر میں پیر و پیرہ"  
ان الفاظ کو قرآن میں بتائے۔ مسلم احسن ۶۷۔

بالکل اسی کی طرف بھکنے ہوتے۔

پر پہنچ تو "ملحدین لد الدین" یعنی دین کو اشکے نے خاص نہیں بنانے کا مطلب سمجھاتے۔ لگے جس کا  
خاص لذتی ہے تاکہ اللہ تعالیٰ کی مرثی مبارک اور اس کی خوشی لذتی کا ماحصل کرنا ہمیں الدین اور مذہب  
کا صحیح اور خاص نہیں نہ رہے بلیں بعض لوگ جیسے رنگ لہل وطن زبان وغیرہ کو روزداری دھڑکا  
پندروں کا آدم بنتے ہیں اسی طرح ایک طریقہ تقسیم کا کہی دین اور مذہب کو بتایا جانا ہے جاتے رضار  
خون کے قومی تحریر کا صرف ایک مذہب رہ جانا ہے اُس زمانے میں پہر دستیت لفڑا نیت بھیت  
وغیرہ غواصب مرثی حق تک پہنچنے کا نہیں بکار گئی وھیں کیا جس کے آثار نے کے دراثت بنے ہوئے  
لئے اسی قومی و تفسیری مطلب کو عرب زبان میں حضرت ابی بن حبیب نے ان الفاظ میں ادا کیا کہ  
اُن الدین عند الله الحذفية الصلة دین فدا کے تردیک وہی معنی ہے جس میں غفتہ

لَا يَعْرِفُهُ يَوْمَ الْتَّصْرِيفَ وَلَا يَخْسِدُ  
رائی خدا کی طرف کیسوں کی کوئی بوجھ خدا کا مطلب ہے)

ادَّهْ مَلَكْ هُوَ يَنْبَغِي اَبْيَ اَبْيَ وَبِالْجَهْنَمْ خَدَّا كَمْ سُبْرَ وَكَذا

جاۓ) پہر دستیت لفڑا نیت بھیت دستیت رہی

حضرت اُن ذہبی اکاوم کی تفسیر کا آدم مذہب کو بتایا

درن کا خلوش نہیں ہے

من زادِ حَمْدَكَ حَوَالَ سَعَيْ جَمِيعِ الْفَوْزِ مِنْ أَطْلَى كَيْا ہے کَوْنَ زَنْ خَلَّوْ كَوْنَ کَبْنَے کَے بعد

شَخْلَوْ هَمَانِيْ من السوسَةَ یعنی بستہ، ان الفاظ کے، بعد صورہ الیکو ختم کی

بالکل کھلی ہوئی ہاست ہے کہ در میان کے قفسیں اخانا کو فراز نے کے بعد حضرت ابی بن حبیب نے سورہ  
کو ختم کیا اور کوئی صورت کلی یہی ہے آپسی بجا یہی کہ سخا طلکے سوا اس کو اور کیا کہا جاسکتا ہے  
اگر حضرت ابی کے ان تفسیری الفاظ کے سخن میں حق اس لئے کہ دعی زبان کے اندازو ہیں یہ وجہ

دولوں میں کوئی دوسرے کہ ابی ہر کعب کے نزدیک قرآن ہی کے اجزاء (العیاذ بالله) یہ الفاظ تھے۔ واقعیہ ہے کہ عربی زبان سے تھوڑا بہت بھی لگاؤ جو رکھتا ہے سنتے کے ساتھ ہی سمجھ سکتا ہے۔ کہ زرلفت میں پٹاٹ کا پیورند بن جائے گا، اگر خدا نخواستہ حالت سے یہ سمجھ جائے یہ قرآنی الفاظ ہیں ان ساری روایتوں کے الفاظ کا یہی حال ہے وہ خوبیے چاپ سے پکار رہے ہیں کہ قرآنی عبارت سے ہمارا کوئی رشتہ نہیں ہو سکتا،

(س) اسی سلسلہ کی بعض غیر مستند تاریخی روایتوں میں ذکر کیا گیا ہے کہ

|                                                |                                                  |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| ان ابن مسعود کا دن بتکر کون سرخ                | حضرت ابن مسعود صحابی سورۃ فاتحہ لعنی الحمد و الر |
| مودعین نبیؐ علی اعوذ بر رب الناس ادْقُلْ عَوْذ | الْفَلْحَةُ دَالْمَعْرُوفُ تِينُ مِنَ الْقُرْآنِ |
| بر افسون ولی سورتوں کے مشق کہتے تھے کہ         | رَبِّ الْفُلْنِ وَالْمِلْ سُورَتُوْنِ            |

فران کے اخوانوں میں

بالفرض ابن مسعود کی طرف مان لیا جاتے کہ یہ انتساب صحیح بھی ہوا اور قرآن میں یوں قواری کی قوت باتی جاتی ہے اس کا مقابلہ یہ تاریخی روایت فرض کر لیجئے کہ بھی سکتی ہو جب بھی کیا اس کا دو ہی مطلب ہے جو ظاہر الفاظ سے سمجھہ میں آتا ہے واقعیہ ہے کہ سورہ فاتحہ جس کا قرآنی نام اس بیعثۃ المثانی ہے قرآن میں اس کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا ہے

تَهْدِيَتِنَا هُنَّ سَيِّدُّا مِنَ الْمَثَانِي رَأْلِ الْقُرْآنِ      ہم نے تم کو دوسرے بغیر سبع مثانی (عنی سورہ العظیم

لہ سین کے منی سات میں اور مثانی ایسی چیز کی تحریر ہے جو دودھ دہراتی جائے پر تجھ سورہ فاتحہ سات آئتوں پر مشتمل ہے اور اس کی خوانندگی کا تاویل و سورہ نبیؐ ناز میں پڑھتے کوہی کہے کہ اذکم دودھ دہراتی میں دہراتی جائے اسی لئے بتیرا نبھا ایک رکعت کی ناز منوع ہے مثانی کہنے کی وجہ بھی ہے ۔ ۔ ۔

بس سے صاف معلوم ہو رہا ہے کہ سورہ فاتحہ کی حقیقت "القرآن العظیم" کے مقابلہ میں جدا رنگ رکھتی ہے جس کی دو ہر ظاہر لمحی ہے کہ سورہ فاتحہ کی حیثیت درخواست کی ہے جو خدا کے دربار کی ماہری کے وقت یعنی نازمین بندہ کی طرف سے خدا کی بارگاہ میں پہنچ ہوتی ہے اور امر سے واناس تک اسی کا جواب دیا گواہ ہے این مسعود نے بھی اگر اسی واقعہ کی طرف اشارہ کرنے میں ہے یہ ذرا دیا ہو کہ سورہ فاتحہ "القرآن العظیم" سے الگ حیثیت رکھتی ہے تو اس کا مطلب یہ لینا کہے صحیح ہو گا کہ سورہ فاتحہ کے الفاظ کی وحی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر اسی طرح نہیں ہوتی ہے جیسے بالی قرآن کی وحی ہوتی ہے

اُنھیں ردا یتوں میں این مسعود سے مردی ہے کوہ کہا کرتے تھے

امما امرالدنیٰ صلی اللہ علیہ وسلم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پوکلم دیا ہے کہ ان

دوڑھ سے تزوہ دینا گہری، کام کام دیا جائے  
ان تبعود ذہب

مطلوب یہ تھا کہ ان سورتوں کا نزول تو زور دینا گہری، کے لئے ہوا ہے اس لئے دوسری سورتوں کے مقابلہ میں ان کی جگہ الگ حیثیت لمحی میرے لوزیک تو ان الفاظ سے مسعود بن کی امیت کو این مسعود دانش کرنا جاہتے تھے اور واقعہ لمحی یا ہے کہ کسی فرم کی مصیبت دنیا میں پہنچ ہو ان دوڑھوں سورتوں کے مقابلہ میں پر غور کرنے سے تسلی میں جاتی ہے بہر حال اگر ان ردا یتوں کو تاریخی صفت اور اسنادی کمزوریوں سے قطع نظر لمحی کر دیا جائے جب کبھی این مسعود کے اس بیان کا یہ مطلب لینا کہ وہ ان سورتوں کو حق تعالیٰ کے فرمودہ اور نازل کردہ الفاظ نہیں سمجھتے تھے تھا ان پر بہتان ہیں اور بدترین قسم کی منافقی ایسی ہے کیا کسی حیثیت سے نبھی کسی کی سمجھتے ہیں یہ بات آسکنی ہے کہ کوئی اور سورہ نہیں بلکہ لہ سندی حالت اس مدواہت کی جو کچھ ہے یہ مسئلہ اور سورہ فاتحہ و مسعودین جن خصوصی حقائق و مسارات پر مشتمل ہیں

حضرت ﷺ کی کتاب اور حکایت میں آپ کو اس کی پوری تفصیل میں سمجھتی ہے ॥ -

سورہ فاتحہ صبیحہ سورہ جو نازکی ہے کہتے ہیں دن کے پانچ وقتوں میں دہراتی جاتی ہے اسی کو سمجھتے تھے کہ قرآن کا جزء نہیں ہے۔ کچھ اسی نسبم کا معارض حضرت ابی بن حبیب صحابی کی طرف اسی سبقت کے مقابلہ میں یہ ہے کہ ان کے نزدیکی شختمیں وہ دونوں زمانیں جو قوت میں عورتاً بُرھی جاتی ہیں کہیں ہوئی تھیں اسی بناء پر یہ غلط فہم پہلی صفت کی بھی عضلوں نے تو ششش کی کہ ان دعا دار کو ابی بن حبیب قرآن کے اندر داخل سمجھتے تھے یعنی چیزیں دوسری قرآنی ستر غیں ہیں اسی طرح دوسرے غیب قرآن کی پیداوار و ماتائیں بھی ہیں۔

آج بھی تو قرآن کے آخر میں مختلف قسم کی دعائیں خصوصاً ختم قرآن کی دعا عورتاً لکھی ہوئی رہتی ہے کیا اس کا مطلب ہے کہ یہ دعائیں قرآن میں شریک ہیں اگر رداشت صحیح ہی مدد و امداد کا مطلب یہ ہو گو کہ اہمیت کی وجہ سے ابی بن حبیب، سنت اپنے قرآن کے آخر میں ان دلوں مسنونہ دعاؤں کو کہہ دیا ہو گا اور سچ نہیں ہے کہ رداشت یہ سچ سرو باب ہے، اس نے بھی اس کا ذکر صرف تکمیل مضمون کے لئے کر دیا ہے۔ وادیت تو اس قابل بھی نہیں ہے کہ ایک سنبھالہ آدمی اس کا ذکر کرے

ایک ذہنی بحث اور فاکسٹہ

مقصد یہ ہے کہ قرآن فرشیر خدا کی کتاب ہے ہم دیکھتے ہیں کہ اساقوں کی تصنیف کو وہ کن بوں خلا سعدی کی لکھتی ان ہی کو لیجئے اسکی حصی کرنی۔ دسری کتاب ان کے پڑھنے والوں کو کہیں نہیں دیکھا کہ پڑھنے سے پہلے وہ اس کی روہ میں لگے ہوں کہ مصنف نے کتاب کے کس باب کو پہلے لکھا اور کس کو بعد میں باہر باب کی فضلوں کی عبارتوں میں کہ عبارت کو یادداشت پہلے مجھ ہوئی اور کس کی بعد میں بلکہ عام قاعدہ پڑی ہے کہ مصنفوں کی طرف سے کتاب پڑھنے والوں کے سامنے جس شکل میں پڑھیں ہوئی ہے اسی آخری شکل کو کتاب کی واقعی شکل قرار دیکھو گو چڑھا بُرھا عانا شروع کر دیتے ہیں  
(باتی آئندہ)

## قدری نظام اجتماع

(از جناب مولوی محمد ظفیر الدین صاحب پورہ نوڈیہادی استاددار العلوم چینیہ)

(۲)

ان حدیثوں سے یہ بات صاف ہو جاتی ہے کہ جماعت کی نماز کی بہت سخت تاکیدیں نی ہیں اس راہ میں مشقت و دقت کی پرداہ نہ کرنا چاہئے، تا آنکھ بیمار وغیرہ جیسے محدودیں کے لئے مسجد پہنچا ممکن ہو تو اس کے لئے کوئی مشتبہ ہے کہ مسجد ہی آئے۔ ایک دوسرا یہ ہے سے معلوم ہوتا ہے کہ رانی آپ نارک جماعت کو جلامارڈا لئے اگر آپ کو عورتوں اور جھوٹی چیزوں کا خیال نہ ہوتا (مشکوہہ باب الجماعة)

جو لوگ اذان سنتے ہیں پھر یہی جماعت کی نماز کے لئے مسجد میں ماضی نہیں دینے ان کے منسلق تہذیب ایک بھی فرمایا گیا ہے کہ ان کی نماز ہی قبول نہیں ہوتی مگر یہ اس وقت جب اس کو کوئی عذر در پیش نہ ہو (ابوداؤد)

نظم جماعت میدان کارزار میں یہی وجہ ہے کہ اسنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہؓ کرام بجان دل جماعت کی نماز پر فدائیت جان سے بڑھ کر ساری اور کیا چیز ہو سکتی ہے؟ گھسان کی جنگ ہو رہی ہے، میدان کارزارِ گرم ہے اور گرد نہیں کٹ کر گرد ہی ہیں مگر اس وقت بھی اس دینی شیرازہ بندی کے تورنے کی ابادت نہیں ملتی ہے بلکہ وہاں کوئی سب حق الوسع ایک ہی امام کے پیچے نماز پڑھنے کا اہتمام کرتے ہیں اور ممکن حد تک بنائے کیسی کرتے ہیں

حضرت سالم بن عبد اللہ اپنے باپ عبد اللہ بن عمرؓ کا واقعہ بیان کرتے ہیں کہ میرے باپ نے کہا کہ میں آج حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ایک غزوہ رجہاد، میں شریک کا رخا اس میں دشمنوں کی سہم سے مدد بھیڑ ہو گئی، چنانچہ تم میدان میں نکل پڑے، نماز کا وقت آیا تو ہم دو حصوں میں بٹ گئے، ایک گروہ آپ کے ساتھ نماز میں شریک ہو گیا اور دوسرے اٹھیں کے مقابل ڈھانہا، پہلا گروہ جب آپ کے ساتھ ایک رکعت نماز پوری کر چکا تو یہ دشمنوں کے مقابل میں آگیا اور دوسرے گروہ نے آپ کے ساتھ آگر ایک رکعت نماز پڑھی، آپ نے اپنی نماز پوری کر کے سلام پھیلایا اور اس کے بعد ہر ایک میں نے اپنی اپنی بیعتی ایک رکعت پوری کی مشرکین عرب کو لیتھن تھا کہ ان جان نثار ان اسلام کو نماز اپنی الہرا پتے بال بجوس کی جان سے زیادہ پیار ہے اس لئے وہ قصد اوقات نماز میں سخت سے سخت حلہ کرنے کی کوشش کرتے تھے، حضرت ابو ہریرہؓ ایک واقعہ بیان فرماتے ہیں۔

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ضغائن و عصفان کے درمیان نزول اعلان فرمایا یہ تجویز کر مشرکین کہتے گئے ان لوگوں کو ایک ایسی نادور میشی ہے جو ان کو ساری دنیا اور بال بچوں سے بھی زیادہ محبوب ہے جس کا نام عصرِ ابد اتم متفق ہو کر بکاری گی پوری قوت سے ان پر یوں پڑوادھ مشرکین میں پیشوورہ ہو رہا تھا اور ہر جیری میں نے اکثر آن حضرت صلیم کو بنا یا کرائے ساتھیوں کو دو حصوں میں بانٹ دیتے ہیں اور ہر ایک کو ایک ایک نماز اس طرح پڑھائیں کہ دوسری حلقہ سلح ہو کر دشمنوں کے مقابلے میں ڈھانہا۔ ہے اس طرح ان کی ایک ایک رکعت ہو گئی اور آپ کی دو بیعتیں۔  
(مشکلة باب صلوٰۃ الحجۃ)

میدان جہاد و قتال میں بھی شریعت نے جماعتِ ٹوٹنے نہیں دی اور اس نازک موقع پر خود اللہ تعالیٰ نے جبریلؑ علیہ السلام کے ذریب آپ کی رہنمائی فرمائی اور حکمت علی تباکر شکست

۔۔۔ پالیا جو اس بات کی دلیل ہے کہ پروردگارِ عالم کو جماعت کی نماز محبوب ہے۔  
 تطمیع جماعت پر اجماع صلحیہ اجتماعت کی نماز کی اسی غلطیت خان کے پیش نظر حضرت ابو ہریرہؓ فرماتے  
 تھے کہ آدم کے بیٹوں کے کان کا پچھلاتے ہوئے سب سے سے بھر جانا بہتر ہے کہ دادا ذان سُنیں اور  
 اور جماعت کی نماز کے لئے سیدینا مسیح اور حضرت عبداللہ بن مسعودؓ اور حضرت ابو یوسفی اشفری  
 فرماتے ہیں کہ جو لوگ مؤذن کی آواز سُننے ہیں اور عذر شرعی از ہوتے ہوئے ہی جماعت کے لئے  
 نہیں ملکتے، ان کی نماز نماز ہی نہیں ہے، حضرت علیؓ کا یہی کہنا ہے۔

حضرت جاہد کا بیان ہے کہ حضرت عبداللہ بن عباسؓ سے ایک شخص نے پوچھا، اس شخص کے بارے میں آپ کیا فرماتے ہیں جو دن کو روز کے رکھتا ہے اور رات کو تہجد و نماش پڑھتا ہے مگر جو اور جماعت میں حاضر نہیں ہوتا، آپ نے جواب دیا ”ہوئی الناس“ وہ دو زندگی ہے پھر دوسرے دن اس نے اُنکی بھی سوال کیا، رادی کا بیان ہے نظر پر ایک جمینہ برابر اُس نے ایسا ہی کیا مگر حضرت عبداللہ بن عباسؓ سہیت پر فرماتے رہے کہ وہ دو زندگی ہے۔

حضرت عائشہ صدیقہؓ فرماتی ہیں جس نے اذان سنی اور پھر یہی اس کو قبول نہیں کیا حالانکہ اس کو کوئی عندرِ شرعی بھی نہ تھا تو ابیسے شخص کو خیر نصیب نہیں اور اس کا اس میں کوئی چند یہ معلوم ہوتا ہے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کا ایک قول ہے گذر چکا ہے کہ جماعت کی نماز میں وہی شخص نہیں آتا جو کھلا ہوا مسافت ہے۔ یہ اور اس طرح کے دوسرے افوال جو صحابہؓ کرام رضی اللہ عنہم سے آتے ہیں وہ درجہ صحت و شہرت کی حد تک پہنچ ہوتے ہیں اور ان کی مخالفت میں کسی صحابی سے کوئی بات بھی نہیں آتی ہے کہ تذییب کی گجانش تکل سکے پس ان تمام امور کے مذکور ماننا پڑتا ہے کہ جماعت کی نماز پر صحابہؓ کرام کا اجماع ہے (کتاب الصلوٰۃ لابن القیم فصل سادس ص ۹۹)

نظام جماعت نقیباء امرت کی نظر میں اصولیین نقابی کتابوں میں جماعت کی نماذج کو "ادائے کامل" اور منفرد کی نماذج کو "ادائے قادر" سے تعبیر فرماتے ہیں "کامل" سے ان کی مراد یہ ہے کہ جس طریقہ پر جماعت مشروع ہوئی ہو اسی طریقہ سے ادائے اور " قادر" وہ ہے جو طریقہ مشروطہ کے خلاف طریقہ پر ادائی جانتے ان کا کہنا یہ ہے کہ حضرت جبریل امین نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو پہلے پہل علیٰ تعلیم ہا جماعت دی تھی جبکہ ترمذی اور حدیث کی دوسری کتابوں میں یہ راجحہ مصروف ہے  
 (نور الانوار مع فقر الاقمار بحث کامل و تصریح)

فہرہ امامت میں محققین جماعت کی نماذج واجب کہتے ہیں جنماخہ ابن الماجھ نے پرانے سے وجوب کا قول اپنی تائید کے ساتھ نقل کیا ہے اور ابن بوقول نے اس کو لفظ "سنن" سے تعمیر کیا ہے اس کی وجہ بیان کی ہے، تحریر فرماتے ہیں:-

|                                     |                                                 |
|-------------------------------------|-------------------------------------------------|
| يجب على العقلاء إلباب الغين الاحرار | جوعاً، بالغ، آزاد اور بغیر عن شرعاً جماعت       |
| القادرين على الجماعة من غير         | کی نماذج تادر ہو اس پر جماعت واجب ہے اور        |
| حرج إذا فانه لا يحب عليه الطلب      | اگر سعی کے باوجود کسی کی جماعت جھوٹ جائے        |
| في المساجد بلا خلاف بين أهلها       | تو بااتفاق ہمارے یہاں ایسے شخص پر واجب          |
| بل إن انتي مسبح آخر الجماعة بحس     | نہیں ہے کہ وہ مسجدوں میں جماعت نلاش کرنا        |
| دان صلى الله عليه وسلم              | پرے، ہاں اگر ایسا کرے تو مستحسن مزدور ہے        |
| نحس                                 | اوگرا پئے ملک کی مسجد ہی میں الکیڈ نماز ادا کرے |
| فتح القدر ص ۱۷۷                     | ذرا سی حالت میں یہ بھی درست ہے۔                 |

اس سے بھی جماعت کی جبیت کا پتہ چلا ہے بلاشبہ اگر اپنی مسجد میں غیر ارادی طور پر جماعت نہیں کر سکے تو دوسری مسجدوں میں جماعت کی نلاش واجب نہیں ہے، مگر مستحسن

ضرور ہے، پوں تو اس کو اختیار ہے کہ اپنی ہی مسجد میں تنہا نماز پڑھ لے یا گھر میں یا مسجد سے باہر کسی اور جگہ میں اپنے گھروں کو جمع کر کے جماعت کے ثواب کے حصول کی کوشش کرے چنانچہ ابن الہام کہتے ہیں:-

وَكَذَا لِكَفْنَدِ دِرْسَى يُجْمِعُ بِهِنَّهُ  
وَصِيلَى بِعِصْمٍ بِنَالِ ثَوَابِ الْجَمَاعَةِ  
وَقَالَ شَمْسُ الْأَئْمَةُ الْأَوَّلُى فِي هَذِهِ  
تَتَّبعُهَا۔ (فتح القدير ص ۱۲۹)

جماعت جب واجب ہے تو کفر فقہا در محدثین نے اسے مسنت کے لفظ سے کیوں تجویز کیا؟ اس کے متعلق ابن الہام کہتے ہیں

إِنَّهَا دِرْجَةٌ رَّتِسْمِهَا أَسْنَدَهَا لِجَمِيعِ  
بِالسَّنَةِ (فتح القدير ص ۱۲۹)

سے ہے۔

حدیث میں جماعت کے متعلق جہاں سنت کا فقط آیا ہے اس کے متعلق شیخ عبدالحق

محمدث دبلوی فرماتے ہیں

مگر ایضاً طرفی سلوک کو در دین مراد  
«سنن هدی» کی مراد یہاں دین کا چلا ہوا  
راستہ ہے بایہ مراد ہے کہ جماعت کا وجوب  
دارند یا آنکہ ثبوت وجوہ از است  
است داشتہ اللہعات تلمی (فتح ۱۲۹)

ابن الہام نے یہ بھی لکھا ہے کہ اگر کوئی بنی عذر شرعی بجائے مسجد گھر میں باجماعت  
نماز دکرے تو اس شخص کا ایسا کرنایدعت ہے خواہ پھل اس کا گاہ ہے گا ہے ہی کیوں نہ ہو۔

بشرطیکہ اس کے قصہ دار اداہ کو دخل ملے

شکست جماعت کی سزا | اس ساری بحث کا خلاصہ ہے کہ جماعت کی ناز محققین کے یہاں کم از کم وجہ کا درجہ رکھتی ہے یہی وجہ ہے کہ جو شخص بغیر عذر شرعاً جماعت کی ناز کا تارک ہوا وہ اس کا لفڑیاً عادی ہو چکا ہو تو شرعاً اس کی گواہی مرد و فرادریدی جاتے گی اور اس کو پیشًا جائے گا پھر تین میں ڈال دیا جائے گا اور اس کے پتوں سپور پر حق ہے کہ ایسے شخص کو سمجھا یعنی بجا ہیں اور جماعت سے غیر حاضر پورے پر سکوت نہ کریں ورنہ وہ شرعاً بیعت کی نظر میں گھنگھار ہوئے نجے

یہ سزا تو اس وقت ہے جب کوئی ایک شخص کریں اور اگر فدائخواست پوری آباد ک جماعت کی ناز بھوڑ دے تو ان سے تعالیٰ کیا جائیگا کیونکہ یہ ایک بُشے شمار دین کو رک کر سے ہے میں، صاحب "الحضرت المنشار" کے الفاظ ہیں -

نلوان اهل مصوق کو هاتھو نہ اٹھا      اگر تمام اہل شہر جماعت کی ناز رک کر دیں تو ان  
ترک ولحد ضابِ حدبیں کما      سے تعالیٰ کیا جائے اور جب کوئی ایک فدائار  
فی الخلاصة (صحیح)      جماعت ہو تو اس کو پیشًا جائے اور فید کر دیا جائے

ایسے ہی خلاصہ میں ہے

نظم جماعت کا اہتمام عہد نبوی میں | فقهاء امت کا مأکین جماعت کے متعلق یہ حکم ہے وجہ نہیں عرض کیا جا چکا ہے کہ رک جماعت نفاق کی علامت سمجھی گئی ہے اذان سُن کر بھی جو مسجد میں نہ آئے اس کی ناز، نماز نہیں کی جاتی تھی، صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا یہ حال تھا کہ بڑی سے بڑی مجبوری ہے بھر کی رک جماعت کی نہیں فرلتے لئے کسی نے اپنے معقول عذر سے مجبور ہو کر پوچھا ہبی تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے نفی میں جواب دیا، حضرت ابو ہریرہؓ کا بیان ہے -

لئے تجھے القدیر (ص ۲۶۱)

انی اللہی صلی اللہ علیہ وسلم رجل  
اعجمی نقال یا س رسول اللہ اندلسی لی  
تاکد فیروذنی الی المسجد فسألہ بقول  
الله صلی اللہ علیہ وسلم ان بخصل  
له نیصلی فی بیتہ فی خص نہ تلما  
ولی دعاء نفال هل تسمع النساء  
باصلحة قال لعم قاتل فاجب  
رسلم باب صلوة الجماعة ج ۲۷  
ہر قبول کرد اور سمجھ آؤ۔

اسی طریق کا واقعہ حضرت ابن امکنفوم<sup>رض</sup> کا ہے کہ انھوں نے دربارِ رسولت میں دعوٰ  
کی کہ میں ایک ناپینی آدمی ہوں برائے مسجد سے دور ہے، اور مجھے مسجد تک لے جانے والا کوئی  
نہیں ہے مزید برآں یہ کہ شہر میں مودی جائز اور درندے عموماً پھر اگرتے ہیں کیا ان غدروں  
کے ہوتے ہوئے جماعت سے غیر ظاہری کی میرے لیے کوئی گناہیش نہیں سکتی ہے بلکہ حضرت کے  
علم سے میں گھر میں ناز پڑھیا کر دیں یعنی کہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، تم ادا ان شفته  
ہو؛ انھوں نے جواب دیا، ہاں حضرت سنتا ہوں، آپ سے فرمایا تو پھر حضرت کیسے لے سکتی  
ہے جماعت کے لئے مسجدی آیا کر دے۔

اس قدر محیور یوں کام سامنا ہے، پھر یہی خود سے ان کو اپنے لئے حیدر یہاں نہ بنایا،  
بلکہ حضرت رسولت میں عذر پیش کر کے اجازت چاہی اور پھر یعنی آں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
نے ان غدروں کے رہنے ہوئے جو جواب دیا وہ جماعت کی اہمیت کے اندازہ کے لئے کافی تھی

لہ ابو واذ و باب الشدید فی ترک الجماعة

پلاشیہ صبح ہے کہ عبیان بن مالکؓ کا واقعہ حدیث کی کتابوں میں مذکور ہے جس میں اس کی صراحت ہے کہ نبی ارسی طرح کے عند کی وجہ سے آپ نے ان کو رخصت دے دی تھی اور اب بھی فقیہاء اس واقعہ کے پیش نظر رخصت کے حق میں ہیں اور جہاں بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے رخصت مذکور ہے اس کی توجیہ یہ بیان کرتے ہیں کہ آپ کا مقصد وہاں یہ تھا کہ رخصت کے بجائے عزیمت پر عمل افضل اور خوب تر ہے اور وہ سرے پر کہ جماعت کی حضور نسبت مسجد ہی سے راستہ ہے اور ان فیوض دریکات سے پورے طور پر دی متعین ہو سکتا ہے جو عزمیت پر عمل پیراء ہے۔

مگر صاحب "التحریر المختار" نے سندی کے والہ سے جو جواب لفظ کیا ہے وہ نظر جات کے زیادہ مطابق ہے فرماتے ہیں " Ubayan bin Malik ؓ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ دعویٰ کی تھی کہ ان کے گھر کی ایک جگہ میں نماز پڑھیں جس کو انہوں نے مسجد بنایا تھا تو پوسکتا ہے کہ مسجد بننے کے بعد وہ اپنے قبیلے کی اس میں امامت کرنے ہیں، پس ان کو تارک جماعت ہیں کہا جائیگا اور نہ یہ کہا جائیگا کہ انہوں نے مسجد کی حاضری ترک کر دی بلکہ بات یہ ہوتی کہ انہوں نے اپنی معنوں ری کی وجہ سے العبد سجد (ودروالی مسجد) کو چھوڑ دیا اور قریب کی مسجد کو اختیار کیا، اور اس میں کوئی کراہیت ہیں ہے جس طرح محلوں میں مسجد بنائی جانی ہے اور جامع مسجد چھوڑ دی جانی ہے اور یہ معلوم ہے کہ انصار کے ہر قبیلے کے لئے مسجد بھی ہے، چنانچہ جب وہ لوگ کسی وجہ سے آپ کے ساتھ نماز میں تھا حاضر ہو پاتے تو اسی میں نماز پڑھتے تھے خود رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے مرض الموت کا واقعہ بصیرت کا مرتع ہے، آپ بیماری کی شدت سے بالکل نیٹھاں ہو گئے ہیں، لا عزی اور صعنف کا پورا اثر ہے اور عشقی پر غشی

لہ سخاری لہ مشکلۃ باب اخراج عن المختاری -

طاہری ہو رہی ہے مگر جب کبھی معمولی افاقت محسوس فرماتے ہیں تو رہ رہ کر یہی سوال کرتے ہیں کہ "جماعت ہو گئی ہو کہا جانا ہے نہیں یا رسول اللہ۔ یہ سُن کر جماعت کی نماز کے لئے آنھا چاہئے ہیں کہ پھر غشی کا دورہ پڑھاتا ہے یوں ہی چار مرتبہ آپ نے دریافت فرمایا" اصلی انسان "دکیا لوگ نماز پڑھ چکے؟" اور سہ مرتبہ غشی کا حلہ ہوتا رہا اب جا کر آپ نے صدقین اکبر صنی اللہ عنہ کو اطلاع کرانے کیا آپ امامت کریں۔

اسی مرعنی الموت میں ایسا بھی ہوا کہ صدقین اکبر نماز پڑھا رہے ہیں، آپ نے کھانا فرم سوز فرمایا اور دشمنوں کے سہارے اس فرج مسجد جماعت کے لئے تشریف لاتے کر دیا۔ محسوس فرمایا اور دشمنوں کے کندھوں پر میں اور پاٹے مبارک، اپنی ناطقی کی وجہ سے زمین پر گھستہ ہوئے آرہے ہیں۔

یقینی اہمیت مسجد میں باجماعت نماز پڑھنے کی، اس ذاتِ مقدس کی نگاہ میں مخصوصیتی اور اللہ تعالیٰ کے نبادی کا درجہ ہے صرف قول ہی سے نہیں، بلکہ عمل سے اپنی امت کو تعلیم فرمائے اور بتائے کہ ایک گھر میں ایک مقصد کے لئے سب بمحبت ہو کر اللہ تعالیٰ کے آگے پیشیانی رگدنامکس قدر ضروری ہے صلی اللہ تعالیٰ علیہ وال و سلم۔

عبد صالح میں استرام جماعت | سید الکوینین صلی اللہ علیہ وسلم نے جب قول و فعل دونوں سے دینی تزاوج بندی اور اجتماعی نظام کی تاکید فرمادی تو پھر آپ کے دہچاکر جنپوں نے آپ پر اپنی جانش شارکس اور اسی کو اپنی زندگی کا حاصل اور سرمایا جانا اور حنپر آپ کی نگاہ لطف و کرم کی پڑھکی تھی کیونکہ آپ کی ایک ایک ادا پر چنان نہ دیتے، حق یہ ہے کہ ان شیفگانِ رسول نے حق ادا کر دیا، آپ بورا و حق بتائے زندگی کی اختیر سائنس تک اس پر عمل پیرا رہئے کی سمی ہیم جاری رکھی اور دین کے

لہشکر نہ باب نامی امام من التجاری دا مسلم نہ بخاری باب

اپک ایک مسئلہ پر عمل کر کے ثابت در دام عاصل کر گئے۔

مسجد و میں جماعت کی نماز، اسی امانت اور سہیت کے ساتھ فابک کرنے کی کوشش کی، جو دین کا مطالبہ اور ماشقانِ رسول کا شوہ تھا، اس وقت استقصاً مقصود نہیں بنتے بلکہ، چند صحیح واقعات ثبوت میں پیش کرنے میں۔

حضرت ام در واءِ کہنی ہیں ایک دن حضرت ابوالدرداء عفتہ کی حالت میں تشریعت لائے ہیں نے پوچھا کیا ہے، پیش آتی کہ اس قدر رنجیدہ اور عفتناک ہی فرمائے لگے، خدا کی فرمومہ میں امرت مخدیہ دھملی اللہ علیہ وسلم میں بجز اس کے کچھ نہیں پایا ہوں کہ باجماعت نماز پڑھی جائیں اور اب ویکھا ہوں نہ لوگ اسے کیجی ٹک کر کے پڑھ آتے ہیں۔

فاسد قاعظ فجماعت کی نماز کے عاشق تھے اور آخر کار اسی عشق میں جان وی، اُب کا حال یہ تھا کہ اگر کسی کو مسجد میں جماعت کے ساتھ نہیں پاتے تو اس کے بہاں خود پہنچ کر دہروڑتے فرماتے اور عذر معموق نہ پاتے تو اپنی خنکی کا انہمار فرماتے، ایک دن آپ نے کچھ لوگوں کو غیر لذیز پاک فرمایا کہ بات ہے کہ وہ لوگ جماعت کے لئے مسجد نہیں آتے ان کی دیکھا دیکھی اور لوگ بھی ایسا کرنے لگیں تے، ان کو معلوم ہونا پڑا ہے کہ باتوںہ بہاں مسجد آیا کریں یاد رہے میں ان کی طرف ایسے اشیا ہو کو بچوں کا جوان کی گرد نہیں مار دیں گے، سچرا آپ نے فرمایا جماعت کی نماز کے لئے سجد آیا کر دیے اخیر حبلہ آپ نے بن بار فرمایا (ذکر الصلوٰۃ و ما یزدھم الامام احمد علیہ)

انتی حضرت عمرؓ کا واقعہ ہے کہ آپ نے ایک دن عیج کی نماز میں سلیمان بن ابی حمزة کو نہیں پایا ری جماعت میں کسی دبہ سے نہیں پہنچ پاتے تھے) کسی کام سے بازار تشریفیں لے جا رہے تھے حضرت سلیمان کا گھر راستہ ہی میں پڑتا تھا، چنانچہ آپ ان کی ماں حضرت شفاعة کے پاس گئے اور

ڈشکرہ باب الجماعة میں الجماری

اُن کی غیر ماضی کی وجہ دریافت کی ان کی اس نے بتایا، بات یہ ہوئی کہ سلیمان نے قیامِ اہل دنیجہ، میں رات گزار دی اتفاق کی بات اخیر شب میں نیند کا خلیہ ہو گیا اور بلطفہ و ارادہ سو گئے، یہ سن کر حضرت فاروقی عظیم نے فرمایا میرے نہ دیکھ جو کی نمازِ سجدہ میں باجماعت پڑھنی، اس ساری رات جاؤ کی عبادت کرنے سے بہتر ہے کہ بیک کی جماعت جیوٹ جائے حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ سے روایت ہے کہ اُنہوں نے بازارِ الدویں کی ایک جماعت کو دیکھا کہ جو ہنسی اذان پکاری گئی سب سامان اور کاروبار جو چور چھاٹ سجدہ جلیں لکھرے ہوئے یہ دیکھ کر آپ نے فرمایا کہ ایسے لوگوں کے باب میں ہے ہا جاں لا تلمیحہنہم مخازہ ڈلا بیع عن دینِ کریم اللہ رکھ لوگ ایسے ہیں جن کو بخارت دغیرہ صبی پیاری چیزیں ہی اللہ تعالیٰ کی یاد سے نہیں۔ (درستی)

حضرت عمر بن الخطابؓ کے متعدد روایت ہے کہ آپ نے ایک شخص کو جماعت کی نماز میں نہ دیکھا اس کے بیان تشریف سے لگئے اور آزاد ہی آپ کی آزاد سن کرنے شخصی گھر کے نکلے، امیر المؤمنین نے دریافت کیا، نماز میں غیر ماضکوں رہے؛ جو اب میں کہا، حضرت اسی بیماریوں اور سالخوردی یہ بھی کہا یا امیر المؤمنین اگر حضرت کی آزاد کاں میں نہ پڑی تو گھر سے نہیں نکلتا، یا یہ کہ مسجد تک چلنے کی طاقت نہیں ہے یہ سن کر آپ نے فرمایا، تم نے اس کی پکار پر لیکھ نہیں کہا جو سب سے نبادہ ضروری ہتھی اور میری آزاد پر نکل آتے، اللہ کے یہ نہیں باللہ تعالیٰ کی طرف جو پکارتے والا پکارتا ہے اُس کی پکار پر جس قصہ دھیان ضروری ہے مری پکار پر نہیں۔

انھی حضرت عمرؓ کا کہنا ہے کہ مسجد میں نماز کے اندر اپنے بھائیوں کی تلاش کر د کر دہ

لہ مسکوہ باب الجماعة ۶۷ ملہ ابن کفرج ۲۹۵۹ء کتاب الصلوة وما مطردہ الامام احمد ص ۳۸

سب جلوت میں شرکیں ہیں یا نہیں، اگر کسی کو نہ دیکھو، تو وہ ریافت کر دے، خدا نخواستہ اگر سیاری کی وجہ سے نہ آئے ہوں . . . . . نوان کی عیادوت کو جاؤ، اور اگر دہ اپنی صحت و فردوسی کے باوجود نہیں آئے میں تو عتاب کرو۔

امام غزالیؒ اس واقعیت کے پیچے لکھتے ہیں، جماعت کی نماز میں تسلیل مناسب نہیں ہے لیکن لوگ اس نماز یا جماعت کا بڑا اعتماد فرماتے ہیں جن لوگوں کو کوئی غدر شرعی نہ ہو تاہم بھر کھی رہ تھا جماعت نہ ہوتے تو ان کا جائزہ نکالا جاتا تھا جو شارہ خاکہ ایسا شخص مردہ ہے اس میں دینی روح نہیں ہے۔

حضرت سعید بن المسنیؒ نے بتاتے ہیں دس برس سے مرذن نے کوئی اذان نہیں دی گرے مسجد میں موجود رہا ہوں کہنے کا مطلب یہ تھا کہ دس برس سے مردی جماعت کی نماز میں کوئی فرقہ نہ آیا۔

مطر اور راق کہتے ہیں کہ صحابہؓ کرام رضی اللہ عنہم کے شوق جماعت کا یہ مہال بخاک وہ خیر دفر و خست میں مشنوں ہوتے، راز و باہمیں ہوتی مگر جب نبیؐ اذان کی آواز کان میں پڑتی، نماز کو درد رپتے۔

عمر بن جینا را لاعور کہتے ہیں کہ میں سالم بن عبد الرحمن کے سامنے مسجد جا رہا تھا، مدینہ منورہ کے بازار میں پہنچا تو دیکھا وہ سب راتا جر مسجد جا پکے ہیں، سکھوں کے سامان چھپے ہوتے ہیں، کوئی عکس کی حیثیت سے لی باتی نہیں ہے، یہ منظر دیکھ کر حضرت سالمؓ کی زبان یہ آیت لفیؐ بر جا اَلَّا تُعْنِهِمْ نَحَاسٌ وَ لَا مَيْطَعٌ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَ فَرَمَّاَ هُنَّا يَوْمَ اَسْمَىٰ بِهِمْ

لہ اجاء العلوم ج ۲ ص ۱۰۹ تا ۱۱۰ نے تفسیر ابن کثیر میں ۲۹۵ تا ۳۰۰ تک ایضاً

(باتی آئندہ)

## امیر الامر اقواپ نجیب الدوّله ثابت جنگ

اور

### جنگ پانی پت

(از جناب مفتی انتظام اسلام صاحب شہبازی الیادی)

تمہیداً حضرت اورنگ زیب عالمگیر نے ختنہ اور میں انتقال کیا اس وقت کوہ ہمالہ سے راس کماری تک اور افغانستان کی ایرانی سرحد سے آسام و طیخ بیکان لکھ کا تام باغظ مژہوم دودمان ٹیوریہ کے زیر فرمان و نگیں تھا ان مرہٹوں کی تلوار چلتے کے قابل رہی تھی اور نہ راجپوت کمار سینھا لئے کے اہل بانی سنت نہ کسی حصہ مکاں پر کوئی مسلم و غیر مسلم خود سر نہیں و حکمران تھا انہیں سے کسی فرد میں بھی بغاوت کرنے کی طاقت دوقت تھی ۶۷

زوال کا آغاز ہندوستان کی بد قسمتی کا پہلا دن تھا کہ جیس ورن اس کی طاقت و حضور میں منقسم ہو کر اس پس میں تکراری شہزادہ معظم بہادر شاہ اور شہزادہ اعظم شاہ کی ستیز و آدینے نے صورت آگرہ کے حصہ دا ور جون شدت اور کے موسم گرما میں بہادر دل کے خون کا سیلا بہایا اس میں شہزادہ اعظم شاہ بہہ گئے اس دفعا ان کا دزیر کھانا اور ذوالفقار خاں سے سالار یہی اس واقعہ کے باعث ہوئے۔ فروری ۱۸۵۷ء میں ناکام شہزادہ نام تجھن کو بہادر شاہی سوراوار نے نواز کے لھاث اُنمرا۔ اور بہادر شاہ پاٹ سلکے قریب اورنگ زیب کے بلند پائیخت پر ناج شاہی کے ساتھ جلوہ قرار بآخزش فروری ۱۸۵۷ء میں اپنے برد و بھائیوں کے پاس ملک جاؤ دی کرچ کیا بہادر شاہ شریف دوسست۔ بہادر سپہ سالار اور جمیل عالم تھا لیکن حضرت

علمگیر کی مرتب دھتیا کی بولی شہنشاہی کو قائم درقرار رکھنے اور اس کے سے دل دماغ کی قائم مقامی کرنے کے قابل نہ تھا جیس کا نتیجہ ہے ہوا اسلامیت تیوریہ کے لئے مصروف رسان ثابت ہوا۔

وہ مرہٹہ جس کو سیواجی نے نایا اور تاب قوجہ بنایا تھا اگر علمگیر نے ان کی بڑھتی ہوئی قوت کو اس قابل نہ کھاتا کہ تاریخ میں کوئی درجہل سکے شروع میں سیواجی فوت ہوا شاہزاد و شجاعانہ جملوں کے صدمات سے یہ قوم ریزہ ریزہ ہو کر غباریں بکھی "پرباہادر شاہ کی کوتاہ نظری" اور غفلت شعراہی نے تھے مسرے اس میں زندگی کے آثار پیدا کر دئے دوبارہ قوت عود کوئی سکھ جو دردشیوں کے برگ کے سے زیادہ نایا جنیت نہ رکھتے تھے ان کو بیان مک طاقت حاصل کرے کامو قودیا کہ سکھ جنتی شاہی سرداروں اور شہپر شاہی اپسالاروں کی ٹکریں سنبھالنے کے لیے سیدان میں مکمل آئے یہ سب باتیں بہادر شاہ کی غفلت شعراہی کی بدولت یہکے بعد وہ کچھ ظہور میں آئیں بہادر شاہ کی آنکھ بند ہوتے ہی اس کے پاروں بیٹھے باہم دست گبر بیان ہو گئے مغزالدین - جہان شاہ - رفیع الشان نے مل کر زیر گرانی ذوالفقار خاں اپنے بھائی عظیم الشان کو لاہور میں دریائے راوی کے فریجہ سجن قنکے گھاٹ آثار اس کا بیٹا محمد کریم جونہ بچہ رہا تھا گرفتار ہو کر مغزالدین کے ہاتھوں قید ہستی سے آزاد ہوا۔ اس معمر کے میں بیان ہاتھا یا تھا یعنی نوں سبق یہم علی ہو جھگڑا کھڑا ہو گیا مغزالدین اور جہان شاہ میں بات کی بات میں موکہ کارزار گرم ہوا رفیع الشان تشاہ دیکھ رہا تھا جہان شاہ کام آیا تو رفیع الشان سے دو دو ہاتھ ہوئے مغزالدین اس کو تھکانہ لگا کر جہاندار شاہ کے لقب سے ہندوستان کا تاجدار بیا۔ سہ رفروری ۱۷۱۶ء کو مغزالدین جہاندار شاہ اپنے بہادرزادہ فریخ سیر "جونبگالہ کا صوبہ دار تھا" کے ہاتھ مغلوب ہو کر قتل ہوا الہ آباد کے صوبہ دار سید حسن علی خاں عبد اللہ خاں کی کار فرمائی کو اس میں زیادہ

دخل رہا۔

فرخ سیرنے ذوالقدر خاں کو قتل اور راسد خاں کو قید کیا۔ سید عبد اللہ خاں کو قطب الملک اور سید حسن علی خاں کو امیر الامراء بنایا۔ فرخ سیرنے سال تک بادشاہ رہتے توں مراجی۔ بعد ای اور نامروئی کے ہاتھوں دولت مغلیہ اور سلطنت اسلامیہ کے تباہی و بر بادی کے باعث ہوئے حسن علی و حسین علی سادات بارہ گے ہاتھوں کھیلتا رہا۔ انھیں تے فروری ۱۹۱۴ء میں قتل کرادیا امر ابواعین سلطنت کے دلوں سے رعب شاہی رخصت ہو جاتا تھا بادشاہ شاہ شترنج سے زیادہ و قیع نہ تھے فرخ سیر کے بعد تمسم الدین رفیع الدو رجات بادشاہ ہوا تین چار ماہ بعد وہ فوت ہوا اس کے بعد رفع الدولہ تخت نشین ہوئے۔ تین ماہ سلطنت کر کے رائی ملک بقا ہوئے پھر جہان شاہ کا بیتار و نشان اختر ستمبر ۱۹۱۴ء میں محمد شاہ کے لقب سے اور نگ نشین تخت ہوئے یہ سب سے باذی لے گئے ان کی عشرت فوازی نے رہا سہماں بھرم کھو دیا ایک طرف مر ہے اور دوسری طرف سکھ بیگانہ بیا کر رہے تھے بعض اُمراء سلطنت کی شے سے مر ہٹوں کی امیدیں کچھ سے کچھ ہو گئی تھیں سید حسن علی امیر الامراء اور نظام الملک اُمراء شاہی سے کچھ عرضہ تک نیاز مندا نہ تعلقات رکھتے رہے حتیٰ کہ خندلان سے ان کو فرمان صوبہ داری بھی عطا کرایا مگر ان کی سر شست بے وفا کی موقود بیک مر ہٹوں نے دلی پر حملہ کر دیا مگر ان کو عزت سے پسپا ہونا پڑا ایک ایک انھیں دلوں میں نادر شاہ نے ہندستان پر حملہ کی تھا نادر شاہ نے اشرف شاہ کے عہد میں عدرج پا کر پہلے خراسان سے ابادیوں کو تکال دیا اشرف ۱۹۲۹ء میں کرمان اور قندھار کے درمیان مارا گیا ترکوں نے ایرانیوں کے حدود پر قبضہ کر لیا یہ اُن سے لڑنے چلا تھا خراسان میں پھر شورش ہو گئی وابس اُکریز اس ان فتح کیا پھر سیرات بلیا یہاں سے شاہ طہا سب کی جانب اصفہان پر پڑھا وہاں شاہ طہا بہلہ مر ہٹوں کے راجہ سا ہوا دراس کے ذہوں مدارالمہام بالاجی بخشناقہ سید حسن علی اور نظام الملک سے نیازمند اُمراء اسم رکھتے تو (نامیہ ہندوستان)

کو مغزول کر کے اس کے نام لئے رہ کے کو برائے نام سخت پر سمجھا۔ لیکن قندھار کو فتح کریا تب اُس کی نظریں ہندوستان پر آئئے گلیں نادر شاہ نے ایک قاصد محمد شاہ کے پاس بھیجا یہاں میں نوشی سے فرصلت کہاں ٹھی کہ قاصد باریاب دربار کیا جانا آثرش نادر شاہ ہندوستان پر حملہ اور ہوا اندس عبور کر کے پنجاب کی طرف بڑھا لیا ہو رہا ہے گورنر صوبیہ سے مقابلہ ہوا وہ تاب مقابلہ نہ لاسکا۔ نادر شاہ دہلی سے سویں قریب پہنچ گیا سانتے محمد شاہ ہی فوج کی آجھی خان دوران خان کا نذر را چھپت سخت مقابلہ کے بعد زخمی ہو گیا جانبری کی امید نہ رہی میدان سے پڑا و پڑا لئے گئے آصف جاد عیادوت کو پہنچ کھوڑی دیر میں خان دوران نے آنکھ کھوئی اور آہستہ سے اتنا کہا کہ خیر ہم تو انہا کام کر چکے اب تم لوگ جاؤ اور تمہارا کام جانے مگر اتنا کہے دیتے ہیں کہ بادشاہ کو نادر کے پاس اور نادر کو شہر میں نہ لے جائا جس طرح ہو سکے اس بلا کوہیں سے مال دینا محمد امین خان برہان الملک اور ہدستے آگے نکھلے اور میدان جنگ میں داؤ شجاعت دنے رہے تھے ہائی پر بیٹھ کر قربا شوں کی فوج پر تیریں سارے تھے کہ قربا ش چاروں طرف سے گھو آئے ایک جوان نیشاپوری ان کا ہم دلن اور یار سخا گھوڑا اڑا کر ان کے قریب پہنچا اور آواز دی کہ

”محمد امین دیوارہ شدہ کر جنگ می کنی و سچھ اعتماد جنگ می کنی“

برہان الملک نے بادشاہ کی نمک خواری کا بھی خیال نہ کیا قربا شوں کے سامنہ نادر شاہ کے پاس ہاضم ہوئے نادر شاہ نے جرم سختی کر کے عنا بیت فرمائی برہان الملک کو اپنے ساتھ دستر خوان پر بٹھایا جائیج اس نے مصلحت آمیز بائیں کر کے نادر شاہ کو اس بات پر راضی کر دیا کہ حضور ایک معقول نذر اذلیں اور ہمیں سے وطن والیں تشریفیت لے جائیں نادر شاہ اس بات پر راضی ہو گیا۔ برہان الملک نے ایک عرفیہ میں یہ سب حال بادشاہ کو لکھ دیا

محمد شاہ نے آصفت جاہ بہادر کو روانہ کیا اس نے بربان الملک کے ذریعہ شاہزادہ سے ملاٹا کی بعد لگنگو کے تھبڑا کو دکر در پیپریل بے بھائیجے اور یہاں سے اپنے وطن سمجھی و خوبی مرابت کر جائے شاہزادہ نے آصفت جاہ اور بربان الملک کی بات منتظر کر لی آصفت جاہ عبد پرمان کے کے دہاں سے رخصت ہو کر محمد شاہ کے حضور میریا یا اس کارگزاری کو اس عنوان سے بیان کیا محمد شاہ آصفت جاہ کی دولت خواہی سمجھے بربان الملک کی حسن خدمت کا کوئی ذکر ہی درمیان میں نہ آیا محمد شاہ نے فقان دوران اور امیر الامرائی کا خطاب اور خدمت بیش بہا آصفت جاہ کو عنایت کیا۔ بربان الملک دہاں امیر الامرائی کے منصب کو اپناخن سمجھے بیٹھا لکھا اس نے جب آصفت جاہ کے خطاب و غلوت کا حال سننا تو بہت بُردا اور بیچ و تباہ کھایا اور نادر شاہ سے کہا حضور نے کیا عرض کیا جو مہندوستان کے قاروں نی خزانے کو چھوڑ کر دکر در پیپر رفانہ ہو گئے پر قم تو فقط غلام ادا کر سکتا ہے۔ بادشاہی خزانے اور امراء دہما جتوں کے گمراون کے کیا لٹکاتے ہیں۔ شہر یہاں سے صرف چالیس کوں ہے حضور دہاں تکمیلت فراہیں ”نادر شاہ نے اپنے ارادے کو بدل دیا اور دلی چل کھڑا ہوا۔ آخر شہزادہ بادشاہ نے ملاقات کی بیچ شکست کو دو لوز بادشاہ لال قلعہ کی طرف پڑھے۔

میں عالمب کی باقی ہو رہی تھیں۔ دبیوں اور مغلوں سے جل گئی نادر نے قتل عالم کا حکم دیا کوئی نہیں تھا کوئی چالیس بھڑا آصفت جاہ کے عرض مرو من پر نادر نے غوار میان میں کی۔ سخت طاؤس لیا بقول ”مسٹر اسکات“ قوسے لا کھ پونڈ نادر نے دصول کئے نادر نامہ میں لکھا ہے کہ بذرہ کو دکر در پیپر دہی سے نادر کے ہاتھ لگا سا لکھ لا کھ پونڈ کی لگت کاسخت طاؤس لھا مگر جل نصائح شاہ بھائی نے سات کر دکر نیمت سخت کی لکھی ہے اور نادر جو جواہر شاہ بھائی خزانے سے لے گی بیس پچیس کر دکر سے کم نہ تھا۔ جنکہ نادر شاہ صد بھائی

اور شاہی سواری کے گھوڑے میسوں ہر ششم کے کار بیچار اور علوی فان طبیب کو لے کر اپنے ملک والپس پہلا حکومت مغلیہ کی اس واقع سے رہی۔ ہمیں آبرو جانی رہی لشکر تباہ ہوا تزان فانی ہو گیا تا در شاہ کا آنا اور مغلیہ سلطنت کے ڈھانچے کو قوم مردگاں پہنچانے سے اور بایکوں کے ہن میں مقید ثابت ہوا اور اس کو اپنی حوصلہ آزمائی کا پورا موقع ہاتھ لگا۔

تا در کی تباہ کاری کے بعد ایرانی قورانی امراء سے سلطنت کی غداری مرہٹوں کی ہمت کو دو بارا کرنے کا اور سببیتی بھر تو وہ ولی کے سخت پر بیٹھنے کے خواب دیکھنے لگے مگر تو آمدہ مٹھی بھرو ہیسلے افغان حکومت مغلیہ پر بانڈا کرنے کے لئے اٹھا کھڑے ہوئے اس جماعت کا سرگردہ بخیب فان تھا۔ جو نواب و وندے فان کی رسالداری سے زندگی کرنے ہوئے وزیر اعظم شاہ دہلي کے عہدہ پر فائز ہوا اور مرہٹوں کے انتداب اور ان کی بڑھنی ہوئی وقت کا فائدہ اپنے حسن تدبیر سے احمد شاہ دہلی کے ہاتھوں ایسا کر لیکر نواب کی تغیر کا پورا ہونا تو کجا فماں کے بقا کے لئے پڑ گئے۔

ہندوستان کے مشہور مورخین کی کتبہ نظری فایل داد ہے غداروں کے احوال میں سفعی کے صفحے سیاہ کئے تک دلست کے جانیزا در فدا کاروں کو گنائی میں رکھنے کی سی کی جس سے ان کے کارناموں پر عوقدہ تک پیدا ہوا اس سے نبیادہ ظلم یہ کیا گیا کہ صحیح و اتفاق کو ہتھاپا رکھا اور من گھڑت فھے لکھا لئے طبا طبا ای سے سورج تو اپنے سمجھانی روہیلوں کو مرہٹوں کے پہلوی پہلو کو رار کے اعتبار سے لا کھڑا کرتے ہیں دوسروں سے کیا شکوہ۔ روہیلہ سردار حافظ الملک حافظ رحمت خاں نواب و وندے قتل نواب بخیب الدولہ دعینہ کے حالات ہمیں مجبوری در جا لکھے مگر تکھے ضردر لگادے گئے مولوی سید الطاف علی صاحب بڑیوی نے حافظ رحمت حاصل ہے اور نواب و وندے فان کی سوانح عمریاں محققانہ لکھ دیں مگر فزورت کھنی کہ سب

سے بڑے کارگزار رہمیلہ سردار بخیب الدولہ کی سوانح عمری بھی مرتب ہو جائے۔ چنانچہ نواب بخیب الدولہ بہادر قائم سطور نے اپنی بساط بھر کا وش اور شفین سے ترتیب دے دی ہے کو شش یہ کی ہے کہ اس مجاہد اعظم کی سیاسی سرگرمی اور ملکی کارنامہ اور اس نے مغلیہ حکومت کے بقاء کے لئے بوجا بنازی اور سفر و شیوخی اور کھانی ان واقعات کو اس کی سوانح زندگی میں اصلی صورت میں پیش کر دئے چاہیں کہا جاتا ہے "ما ریخ اپنا ورق اُلٹنی ہے" چنانچہ آج کی سیاسی کشمکش میں نواب بخیب الدولہ کی زندگی ہمارے لئے سب سین آموز ہے۔

### امرائے پہنند

نواب اسد فان اعمدة الملک نواب اسد فان اور اس کے غافلہ رشتہ نواب ذوالفقار فان ہردو عبد عالمگیری میں بلند پائے کے سردار تھے مرہنؤں کی سرکوبی اور بڑے بڑے زبردست نہلوں کی تختیہ میں باب بیٹوں نے وہ کارہائے نایاں کے کھال ملکگیران پر اعتماد کرنے لگے۔

۱۷۹۷ء میں شہزادہ مرزکا حامم سنجن تلعہ جہنی کی فتح پر نامور ہوئے مگر ان کو حماہرو کنا پڑا اور نگ ریب عالمگیر نے اس ہم کے لئے ذوالفقار فان کو بھیجا وہ کامیاب ہوا بادشاہ نے ان کو دکن کا صوبہ دار بنادیا۔ عالمگیر جب خود نفس نفسیں دکن کو مرہنؤں سے باک و صاف کرنے کے لئے دکن میں داخل ہوا تو فوج کے نصحت حصہ کی کمان ذوالفقار فان کے سپرد ہتھی اور رصف حصہ کی سپر سالاری خود بادشاہ نے اپنے بانہ میں لی شاہزادہ اعظم و معظم کی جنگ میں شریک رہے اگے دیکھنے ہوئے عالمگیر کے کٹیں کو کٹوا دلا آخونش اپنی سزا کو پہنچے۔

ابوالoramاء سید حسن علی خاں و قطب الملک سید عبد اللہ خاں سید حسن علی سید عبد اللہ۔ اعظم و معظم کی رائی میں ہر دو بھائی معظم کی فوج میں تھے رضاۓ میں ایسی بہادری و کھانی کہ بہادر شاہ نے سید عبد اللہ کو ال آپا دا اور سید حسن علی کو بہار کا صوبہ اور میا دیا بہادر شاہ نوت ہوا۔ جہاں دار شاہ

بھائیوں کو قتل کر کے خود بادشاہ بنایا تو بنگالہ میں عظیم اشان کا بیٹا فرش سیر عویہ دار تھا اس لئے اپنی ماں کے مشورہ سے سید حسن علی عویہ دار بہادر کو اپنا بیو اخواہ بنایا اور حسن علی نے اپنے بھائی سید عبدالغفار خان کو شریک کر لیا جس کے بعد جہاندار کو اس کی خبر لگی تو اس نے سید عبد الغفار خان کو ال آباد کی عویہ داری کے لئے روانہ کیا کہ سید عبدالغفار کو یہ خل کر دے سید عبد الغفار دس ہزار فوج کے کرال آباد کی طرف پڑا۔ ال آباد سے سید عبدالغفار خان نے اپنے چھوٹے بھائی سراج الدین علی خاں کو صرف ساڑھے ہیں ہزار فوج دے کر سید عبد الغفار خان کے مقابلہ پر بیجا۔ گزہ تاک پور پر قلعہ ہوا عبد الغفار خان کو شکست ہوتی اور سراج الدین میدانِ صفات میں مار گیا۔ پھر جہاندار شاہ نے اپنے بیٹے اعزاز الدین کو چاہس ہزار لشکر کے ساتھ سید عبدالغفار خان سے لڑتے کے لئے روانہ کیا اور ہمین قلعہ خان کو مہراہ کیا۔ اور بھرپور جانشینی کی طرف دہار سے چڑ کر فرش سیر آگیا۔ شہزادہ اعزاز الدین ایسا خودت زدہ ہوا کجھ سے بھاگ آیا۔ ۳۰ فروری کو جہاندار شاہ خود ذوالفقار خاں نصرت جنگ کو ساتھ لے کر دنی سے چلا کیم جو روی کو اگر کے متصل فرش سیر اور جہاندار شاہ کی زور آزمانی ہوئی جہاندار شاہ کی طرف ذوالفقار خاں فرش سیر کی طرف سید برا دران سلطنت جہاندار شاہ اور اس کے بیٹے اعزاز الدین نے راہ فرار اپنی کیم روں اور الفقار خاں دیر تاک مقابلہ پر بھارتا اور سید حسن علی نا رخخوں سے پور پور مہوگی انجام کا رہا ذوالفقار خاں کو میدان چھوڑنا پڑا۔ فرش سیر نے بادشاہ ہوئے یہی سید عبدالغفار خاں تو قطب الملک کا خطاب اور وزارت کا عہدہ عطا کیا اور سید حسن علی کا کو اسیلام اکادمی نسب طلاق دلوں نے کچھ عویہ دی ہی بادشاہ کو مفلوج نادیا خود حکما فی کرنے لگے مگر حسن علی نصیب نہیں ہوا۔ محمد امین خاں، محمد امین سعادت خاں، ارکین سلطنت بھے وہ اس عدوی پر صیہ بھیں ہوئے اور فرش سیر کو بھی یہ حکمیں ناگوار ہونے لگیں۔ امیر الامراء سید حسن علی خاں کو دکن کی حکومت سپرد کی تاکہ اس طرح دربار سے دور

بوجائے چنانچہ دکن روانہ مرا بادشاہ نے نائب صوبہ دار داؤ خاں کو خفیہ لکھ بھیجا حسن علی کو  
ٹھکانہ لگادیا جائے چنانچہ حسن علی اور داؤ خاں میں مقابله غوب رہا آخر ش داؤ خاں گولی  
کھا کر رای ملک بقا ہوا

۱۔ اس طرح میر صاحب کو خانصاحب پر فتح حاصل ہو گئی۔ اس کے بعد فرخ سیرنے  
سردار ساہ ہو گوشہ دی کہ سید حسن علی کا مقابلہ کرو اس طرح مرہٹوں کے عوامیہ بڑھے گر بالبھی  
پیشو احسن علی سے لاہور تھا کیونکہ اس نے تجنپلی، تجور، میسور وغیرہ سے چوتھا اور سو سو  
مکھی وصول کرنے کی خدمت کے لیئے بادشاہ سے مرہٹوں کے حق میں احکام صادر کرائے تھے  
اور کہا جاسکتا ہے کہ مرہٹوں کے اس پہلے پیشو ام کے ملک مرتبہ کی بنیاد جانے والا سید  
حسن علی تھا اس بنا پر مرہٹے کا ہے کو اپنے حسن سے بگارتے یہ تدبیر بادشاہ کی نہ علی ان بخوبی  
نے موقع پا کر فرخ سیر کے خسرو ارجمند سکھ کی معاونت سے فرخ سیر کا گلا نشہ سے  
گھٹوا دیا۔

محمد شاہ بادشاہ بنے چین یونیورسٹی نظام الملک محمد امین خاں اعتماد الملک محمد امین  
المخاطب بہ سعادت خاں نے سید برادران کی قوت توڑنا جا ہی اکتوبر ۱۸۴۲ء کو سید حسن علی  
بادشاہ کو سمجھا ہے ہوتے دکن کی صوبہ داری پر جا رہے تھے اعتماد الملک اور سعادت خاں  
نے راستہ میں حسن علی خاں کو میر حیدر کے ہاتھوں ٹھکانہ لگوادیا۔ سید عبد اللہ دہلوی میں تھا دہلوی  
ڈاگر گرفتار ہو کر قید ہوا ہیں قید ہستی سے آزاد ہوا۔

عاصم الملک محمد امین خاں فرخ سیر نے سید عبد اللہ کے کہنے سے

اس امیر کا درجہ ڈھایا اعتماد الملک خطاب دیا یہ صوم دسلوہ کا پابند اور مذشرع امیرنا  
سکھوں کا زور توڑنے میں خصوصیت سے حقد لایا ہی وہ فرد ہے جس نے سکھوں کے گز

بہذکو اس کے ظلم و ستم کی بنا پر گرفتار کر دیا تھا فرنخ سیر سے ناراضی ہو کر گوشہ نشینی کچھ عرصہ رہا۔ محمد شاہ کے عہد میں عورج حاصل ہوا اور اول درجہ کے امراء میں خمار ہوتے لگا سید حسن علیخان کے استیصال میں بڑا حصہ محمد امین خاں کا ہے۔ سید عبد اللہ قافی کے نید کئے جانے کے بعد اس کو وزارت عطا ہوتی تین ماہ سے زیادہ کام وزارت انجام دے دیے۔ سکے درود فرنخ کے بہانہ اس جہان فانی سے گذر گئے ان کے ہی صاحبزادہ وزیر قمر الدین خاں بریان الملک [محمد امین المخاطب بہ سعادت خاں بریان الملک نیشاپور وطن تھا بسلسلہ سعوی] بہادر شاہ کے عہد میں وارد ہند و سستان ہوا۔ پھر جھوٹے چھوٹے سرکاری عہدوں پر ملازم رہا سید عبد اللہ کی ہم سلکی و توجہ سے فرنخ سیر کے عہد میں نہیں ہوں اور بیان کی صوبہ داری کی می۔ محمد شاہ نے سعادت خاں خطاب دیا سید حسن علی خاں کے قتل میں میر جید کے برایر کے شریک ہتھ اس صدر میں بریان الملک خطاب پایا اور اگرہ کی صوبہ داری پر فائز ہوئے کچھ عرصہ بعد صوبہ اودھ کا اور اضافہ موگیا تو یہ اودھ کے انتظام کو گیا اگر آباد میں رائے نیکنام ہو کوئی نا سب کر سکتے جو ایک جاٹ کی گولی کا نشانہ بنے۔ اگرہ کی صوبہ داری جس سکھ سوائی گول گئی بریان الملک صرف اودھ کے صوبہ دار رہ گئے۔ مرثوی کی فرنخ نے جس کا سیلاب نظام الملک کی تحریک سے شمالی ہند کی طرف اُمنڈ آیا تھا داؤ پنگ و چین میں بڑی لوٹ مار مجاہد کی تھی تو سعادت خاں نے سب کو مار کر وکن کی طرف نکال یا ہر کیا شاہ نادر سے دہليٰ کے تباہ کرانے کا پاکتہ مورثین سعادت خاں کو قرار دیتے ہیں۔ ان

ملے تاریخِ مظفری میں ہے۔

روز دیکھ فردوس آرام گا، خلعت میرخٹی گئی یہ نظام الملک فرنخ جنگ محنت فرمود سعادت خاں بریان الملک کو اسید دار این خدمت پودا ذکر کیا ہے خاطر گشت نادر شاہ را بر قفن وار الکلاف شاہ بیان آباد نزغیب نہ نہ دھنیک حرامی ادا کر دخدا من دخدا من آس گاؤش زد کر دیے۔

کی اس حکومت نے نادر کو سینار کر دیا اور منہ پر تھوڑا آخر شش زبر کھا کر دنیا سے من جھپا گئے  
یہ کام کا واقعہ ہے بے سعادت نک حرام مبرد ۱۴۵۶ھ

نظام الملک آصفت جاہ بہادر [چین تلیج خاں نظام الملک آصفت جاہ یہ عالیجاہ تو رانی سردار اور انگریز  
زیر عالمگیر کا دربار دیکھنے ہوتے تھا اس کے والد بزرگ ارشاد شہاب الدین خاں اعلیٰ درجہ  
کے سرداروں میں شامل تھا جس وقت شہزادہ عظیم بخار کا محاصرہ کئے ہوتے تھا اور سکندر  
عادل شاہ سے یہ سرپریکار تھا اس وقت شہاب الدین خاں اگر رسدا کا استھام نہ کرتا تو شہزادہ کی  
کل فوج خاتم ہو جاتی اس قدمت کے صدر میں عالمگیر نے غازی الدین خاں بہادر فیروز خاں  
کا خلافت عطا کیا عالمگیر کے عہد میں گلیخ خاں نے لبی تاموری حاصل کی عہد بہادر شاہی میں  
وکن کی نظامت اور دوسرے صوبوں کی صوبہ داری پر نائز رہا۔ جہاں دار شاہ کے عہد میں  
ایک ناگوار واقعہ کے پیش آنے سے گوشہ نشین ہو گئے۔

فرخ سیر کے زمانہ میں سید عبد اللہ ناولہ کی حکومت دلوادی یہ سید برادران  
نظام الملک کا بڑا احترام کرتے تھے نظام الملک نے صوبہ ناولہ کا نہایت عدہ انتظام کیا  
فرخ سیر جب سیدوں سے ناراض ہوا تو اس نے محمد امین خاں کے مشورہ سے نظام الملک  
کی فوج میں بہت سا اضافہ کر دیا اور سیدوں کے مقابل اور استیصال پر آمادہ کیا اور  
سیدوں نے نظام الملک کو لکھا کہ اگرہ - الہ آباد - برلن پور - ملتان ان چار صوبوں میں  
سے جس صوبہ کی حکومت چاہوئے تو وکن کے صوبوں کا انتظام ہم خود کریں گے اور ناولہ  
کو اپنا قرارگاہ بنائیں گے۔ تو نظام الملک برادر وختہ ہو گئے اور سخت اب دیہی میں انکار  
لکھ بھیجا۔ سید برادران آپے سے باہر ہو گئے۔ نظام الملک غافل نہ تھا۔

(باتی آئندہ)

# ابوالمعظّم نواب سراج الدین احمد خاں سائل

(۳۲)

(از جانب ہلوی حفظ الرحمٰن صاحب واصفت دہلي)

داغ بلند قامت تھے اور جنتہ قد کے مناسب تھا۔ پیشانی بلند۔ آنکھیں بڑی بڑی،  
ناک اور پنجی اور انگلیاں موٹی موٹی تھیں، رنگ قدر سے سیاہ تھا۔ چہرے پر چمک کے نشان  
تھے۔ مزاج میں شوخی، طبیعت میں روائی و بذلہ سچی تھی۔ ادب شاہی سے تمام و مکال و اتفاق  
بلکہ بعض امور میں تو انتہا درجے کے نکتہ شناس سمجھتے اور کیوں نہ ہوتے قلم معلیٰ کے تربیت یافتہ  
لئے دربارداری کی ہمارت اور نواب کی فرماج شناسی کا یہ سچی تھا کہ نواب نے سید قدر افرادی  
کی ایک مرتبہ نواب نے رقم بھیجا جس میں یہ دریافت کیا کہ آپ کے نام شاگردوں میں بہتر کون  
سا شاگرد ہے اس کے جواب میں انھوں نے کچھ لکھ کر بیخ دیا ماصرین میں سے کسی کو دریافت  
کرنے کی بہت نہ ہوتی بعد میں کسی ذریعہ سے دریافت ہوا کہ آپ نے اس کا جواب یہ دیا کہ  
میرے تمام شاگردوں میں آپ سے بہتر کوئی شاگرد نہیں۔ معاذ اللہ عفیض کی بنطامت حاضر  
جوابی اور عالمزد ماعنی تھی۔

نواب کی غزل کی اصلاح میں بھی ایک خاص روشنی تھی جس سے ان کی آداب شناختی  
کی ہمارت کا اندازہ ہوتا ہے یعنی نواب کے الفاظ کو قلمزد نہ کرنے تھے بلکہ اپنے الفاظ پیچے لکھ دیتے تھے  
شرفاتی جلدی کہنے تھے کہ حیرت ہوتی تھی۔ رامپور میں جبکہ مشاوروں کا اعتمام

انھیں کے سپرد ہوتا تھا انتظامی مصروفین کے باعث غزل کہنے کا وقت نہ ملتا تھا۔ جب مشاعرے کا وقت قریب آ جانا اور تمام انتظامات کمل ہو جاتے لئے تو الگ کسی کمرے میں کسی شاگردو کے کر بیٹھتے شعر لکھواتے جاتے غزل مکمل ہو جاتی۔

لکھتے کے سفر میں عظیم آباد میں بھی کچھ دلاؤں میر باقر حسین کے مکان پر قیام کیا تھا عظیم احمد کے احباب نے گیارہ مصروعے مختلف زمینوں کے تجویز کر کے دیتے گیارہ اشخاص کو ایک قطار میں بھاگا دیا گیا۔ ہر شخص کو باری باری سے ایک ایک شعر لکھواتے جاتے لئے اس طرح ایک مجلس میں گیارہ غزلیں تیار ہو گئیں۔

داغ کے چار دیوان گلزار داغ آننا تب داغ نہتا تب داغ یادگار داغ اور ایک شوئی فریاد داغ ہے۔ گلزار داغ پر آپ کے عم محرم نواب صنیاء الدین احمد فاٹ نیری کی تقریظی کمی ہے۔ جو نواب صنیاء الدین احمد فاٹ کے حالات میں نعل کر چکا ہوں۔

مشہور شاگرد یہ ہیں۔ سائل دہلوی بیخود دہلوی۔ فوح ناروی۔ سماں کبر آبادی احسن مارہروی۔ آغا شاعر دہلوی۔ حسن بریلوی۔ بیاک شاہ بہان پوری۔ فیروز رامپوری اختر گلہنیوی۔ عزیز حیدر آبادی مذکور محمد قبائل۔ ولیر مارہروی۔ جوش ملیانی۔ بیخود دہلوی۔ ہجھر شاہ بہان پوری۔ مبارک عظیم آبادی۔ مولانا محمد علی جوہر۔

ہندوستان میں ایسا کوئی استاد شاید ہی گذر اہو جس کے شاگردوں کی تعداد نہ ارادی تک جا پہنچی ہو۔ نہ ہے کہ تقریبیاً ذھانی تہرا شاگردو تھے۔

جناب فوح ناروی نے ایک مرتبہ عرض کیا کہ حضرت میران حشر میں قوآپ کی ایک مستقل امتت آپ کے پچھے چلے گی۔ استاد نے فرمایا کہ جس امت میں فوح جیسے لے پر حالات مجھ کو حضرت فوح ناروی سے معلوم ہوئے۔

پہنچنے لئی ہوں اُس آمت کے کیا کہنے ہیں۔

نوخ ناروی کامنبر ایک ہزار پائچ سفرا۔ آپ ۱۸۹۶ء میں داع کے شاگرد ہوتے تھے۔ داع نے کوئی اولاد نہیں بھوڑی ان کی اہمیت کی انتقال کر چکی تھیں۔ حضرت اُستاد قابیم حیدر آباد اور عرض کیا جا بکا ہے کہ حضرت سائل تقریباً ۱۹۱۴ء میں حیدر آباد تشریف لے گئے اور حضرت داع کے شاگرد ہو گئے ان کے فائدان کے لیعنی افادہ ان کی اس شاگردی سے منفر تھے۔ سائل صاحب نواب ضیاء الدین احمد خاں کے یونے تھے جو مرزا غائب کے خاص شاگرد اور خلیفہ اول تھے ان کی شاعری کا نگ غائب سے ملتی تھا یعنی تکمیل کی بلندی متنی آفرینی، اختراعِ تراکیب اور دیگر خصوصیاتِ غالب میں بدر ہلہ الم پائی جاتی تھیں۔ دی رنگ پید کے آئے دایے ازاد فائدان یعنی چیز نواب احمد خاں طالب اور بڑے بھائی نواب ضیاء الدین خاں تاباں دغیرہم کا بھی تھا۔ سائل صاحب کے پہلے اُستاد مرزا عبد الرحمنی ارشد کے پائی بھی تقریباً بھی رنگ تھا اگر داع کے ہاں مقاالت و سخاوار است اور زبان بھی یہاں رنگ ہی کچھ اور تھا یہ وہ بھی کہ سائل کے تکمیل داع کو ان کے فائدان میں اپسند نہ کیا گی تاباں صاحب تو صاف طور پر داع مرسوم کے کلام کو بازاری کلام کہا کر سمجھتے۔

اس شاگردی کے بعد سائل کے رنگ میں تغیرِ دفع ہوا اختراعِ تراکیب کی ٹکڑے و زبان اور سختی آفرینی کی عگنہ محسن نہ در گوئی کی طرف رجحان ہوا یہ حقیقت ہے کہ اگر مرزا عبد الرحمنی ارشد کے بعد و سر اُستاد بھی ارشد ہی جیسا مل جانا تو آج دنیا نے ادب کو مرزا غائب کا نظر نلاش کرنے کی ضرورت نہیں آتی مگر باوجود اس کے۔ سائل کی فکر رسانے اپنے فائدانی رنگ اور داع کے رنگ کو سموکر ایک ایسا

رنگ تغزیل ایجاد کر لیا ہو مون کے قریب قریب تھا۔ ان کے کلام میں شوخی بھی ہے، تصرف بھی ہے، معنوی بلند پروازی بھی ہے شوکتِ الفاظ بھی ہے، محاورہ بھی ہے زبان بھی ہے و فنکار عذال کے ساتھ وہ تمام خوبیاں موجود ہیں جو مون کے کلام میں پائی جاتی ہیں۔

واغ نے آخر عمر میں بہت سے فرشق شاگردوں کو سائل کے سپر دردیا تھا۔ بعض تو گوں نے یہ بات اڑائی گو سائل کو واغ غزل کہ کے دیتے ہیں۔ جب یہ خبر سائل صاحب نک پہنچی تو انہوں نے مشاعرہ میں جانا چھوڑ دیا۔ آخر ایک مرتبہ کسی بڑے مشاعرے میں جس میں داغ بھی شریک تھے ان کو زبردستی کھینچا گیا۔ انہوں نے اس شرط پر شرکت قبول کی کہ کوئی مصروع سرمشاعرہ دیا جائے اور مشاعرے میری سب کے سامنے غزل لکھ کر پہنچا۔

چنانچہ واغ نے مصروع دیا سائل نے غزل کہ کر پڑھی۔ اس غزل کا ایک شعر یہ ہے:-

کرتے ہیں بات میں وہ ولگی کیتا۔ مطلب اڑائے دیتی ہے سارا ہنسی کی باٹا۔

اس میں شکر ہنسی کے سائل زود گوئی میں واغ سے کم نہ تھے۔ چنانچہ علیمِ جل خالی میں محفوظ اس کمال کا انہمار ہوا ہے مگر حکامِ عرض زود گوئی کی ہمارت کے انہمار کے لئے کہا گیا ہواس میں زبان و محاورہ کے علاوہ کسی اور چیز کی آمد مشکل ہوتی ہے۔ فریضی اور وقتی مفرد متن شاعری کی مٹی پلید کر دیتی ہیں۔ یہ سائل کی خصوصیت ہے کہ اسی فرمائشی اور وقتی غزلوں میں بھی زبان کی چاشنی اور بندش کی چھتی پور جمیں اکتم پائی جاتی ہے۔

اسی زمانے میں سائل نے حیدر آباد سے رسالہ "معیار الانشاد" جاری کیا جو تقریباً ۱۹۰۷ء تک جاری رہا اس رسالے میں ایک مصروع طرح آمینہ منبر کے لئے شکل کر دیا تا تھا اس پر واغ کے شاگرد طبع آزمائی گر کے سائل کے پاس اپنی فزلیں بھیج دیتے سنے۔

لیکن محب محترم مولوی محمد بن صالح اختر نلمہ حضرت سائل نے تمہرے بیان کیا تھا فرمائے ہیں کہ مجھ سے خود اُستادِ مروم نے بیان کیا تھا۔

سائل صاحب نہ مختلف اوقات میں استاد کو دکھا کر نام غزلیں رسانے میں شائع کر دیا کرتے تھے۔ وائغ صاحب کے انتقال کے بعد یہ رسالہ کچھ عرصہ تک تو جابری رہا مگر حالات کے نام ساعد ہو جانے کی وجہ سے آخر بند ہو گیا۔

حیدر آباد میں سائل من اپنے الی دعوال کے اسی کوٹھی میں رہتے تھے جہاں ستاد وائغ قیام پذیر ہے یہ کوٹھی ترب بازار میں عابد شاپ کے متصل واقع تھی، اس کا کراچی حضور نظام خداد اکیا کرنے تھے سائل صاحب اپر کی منزل میں رہتے تھے۔ اس زمانے میں سائل صاحب اور ان کی سیکم صاحب اور مرتضیٰ ناصر الدین کے دو سائل صاحب کے بھتیجے اور سوتیلے بیٹے ہیں) وظائف کی آمدی تقریباً دس گیارہ سور و پئے ماہوار ہو جاتی تھی لاس زمانے کے دس سور و پئے یا لمبا لغذا جمل کے دس ہزار روپیے کے برابر تھے۔

یہ خاندان ہنا میت عزت و فقار کے ساتھ حیدر آباد میں رہا ان کی اپنی ذاتی گاڑی تھی رہیں کافی شوق تھا۔ مگر یہ عجیب بات ہے کہا وجوہ اس فارغ الالی و شتم اور رسخ و فمار کے آپ کا چال چلن مقصوب طریقہ۔ حضرت نوح ناروی ہنا میت و فون کے ساتھ فرماتے ہیں کہ یہ آباد کے قیام کے زمانے میں صرف دوا یسے شخص تھے جو ریاستی تیش کی فضاء سے بالکل محظوظ ہے ایک تو جاب سائل اور دوسرے احسن مار ہر دی۔

ایک مرتبہ خود سائل صاحب نے راقم الحروف سے فرمایا تھا کہ میں ایسے ایسے بلا ذشوں کی مصحتوں میں رہا ہوں پور شراب سے وفن بھردا کر غرض لگاتے تھے۔ مگر میں نے آج تک ایک قطرہ بھی نہ جکھا۔ بڑی صاحبزادی قدسیہ سیکم حیدر آباد میں ۱۹۷۴ء میں پیدا ہوئیں۔ جب دہلی واسیں ہوئے اس وقت صاحبزادی کی عمر ۲ برس تھی۔

حیدر آباد کے منفرد و اقلات امر زا خورشید والم جوزا خیروںی عہد کے فرزند وائغ صاحب کی والدہ

کے بین سے نئے، ان میں اور سائل صاحب میں ایک مرتبہ فقط "جہان بین" کے متعلق احتجاج ہوا۔ مژا خود شید عالم کا دعویٰ تھا کہ "جہان بین" غلط ہے "جہان بناں" صحیح ہے۔ اور سائل صاحب اس کے برخلاف دعویٰ رکھتے تھے دونوں نے اس اختلاف کو آستاد داغ کے سامنے پیش کیا اُستاد نے فرمایا کہ دونوں صحیح ہیں مگر "جہان بناں" خاص علمی معنی کا محاورہ ہے فکر کے باہر مقبول نہیں ہوا اور "جہان بین" شہر کا محاورہ ہے۔

جناب فرج ناروی جیدر آباد سے ۱۹۰۷ء کو اپنے طن والیں آگئے تھے ان کا اور سائل صاحب کا ساقوٰ تقریباً اہمیت رہا سائل صاحب کی بڑی صاحبزادی قدیم سبق کو فرج صاحب نے گو道ل میں کھلایا ہے فرمائے ہیں کہ ایک مرتبہ یہی میری گواد سے گزی بھی جس کا مجھے آج تک افسوس ہے۔

ایک مرتبہ آستاد ظہیر اور آستاد داغ میں کچھ شکر بخی ہو گئی تھی اس کو دوسرے نے اور دونوں آستادوں کو گلے طوادی نے کی خاص کوشش سائل صاحب نے کی تھی۔ قصہ یقیناً مہماں ہے سرکش پرشاو کے منصب یا ب آستاد ظہیر ہی تھے اور ایک فارسی شاعر معرفت بہ ترکی تھی۔ ترکی صاحب نے آستاد داغ سے کہا کہ آستاد ظہیر کے جیدر آباد کئے کاشماں آپ کی ملگر حاصل کرنا ہے۔ داغ صاحب ظہیر کی طرف سے بدگمان ہو گئے ظہیر کی آمد و رفت داغ کے میں بہت زیادہ تھی اور کافی میں جوں تھا۔ اس ریشمہ دوائی کے بعد ظہیر نے ان کے طرزِ عمل اور اندمازِ لفظوں میں بہت بے رحمی اور روکھاپن محسوس کیا۔ تو ابھی خودداری کا خیال کرتے ہوئے آنا جانا کم کر دیا۔ مگر اصل معللے کا علم نہ تھا۔

سائل ظہیر کے ہاں بھی آمد و رفت رکھتے تھے۔ انہوں نے ایک روز دریافت کیا کہ "آپ ہی جان" کے ہاں پہلے تو اکثر تشریف لاتے تھے۔ اب بہت کی ہو گئی کیا یات ہے؟

فرمایا کہ کبھی بہنہار سے چاہا جان نے میرے ساتھ کچھ اپنا طرز عمل بدل دیا ہے۔ اور کبھی تجوہ مجھ سے کچھ اکھڑی اکھڑی باشیں کیں۔ میں یہ تو نہیں سمجھ سکا کہ یہ تبدیلی کیوں ہے مگر امدورفت اس نئے کم کر دی ہے کہ میرا آنا ان کو زیادہ ناگوارہ ہو۔

سائل نے ایک روز مناسب موقع دیکھ کر اُستاد سے دریافت کیا کہ چاہا جان پہلے ذہبیہ صاحب سے آپ کے بہت مراسم لختے۔ مگر اب عرصے سے کچھ کم ہو گئے ہیں ذہبیہ صاحب بھی اب نہیں آتے کیا بات ہے؟

اُستاد نے فرمایا اسے بھتی دہ تو میری ٹیکر لینے آئے ہیں سائل نے کہا کہ آپ کو کیوں کر معلوم ہوا فرمایا کہ ترکی کہہ گیا ہے۔ سائل نے تاریخیا کیہ محقق رشید دوائی اور بہتان ہے چنانچہ ذہبیہ سے یہ ماجرا بیان کیا انھوں نے حلف آٹھا یا اور کہا کہ میرے دہم و مگان میں بھی یہ بات تھی یہ محقق بہتان ہے۔ اور پھر سائل اور ذہبیہ داروغہ کے ہاں گئے۔ دہاں بھی ذہبیہ نے حلف آٹھا یا دو لازم اُستاد مغلیں کر خوب رہئے اور ایک طویل عرصے کی کدرت دور ہو گئی اس طرح سائل کی بددلت ترکی کی ترکی کام ہوتی۔

اُستاد ذہبیہ کے نواسے سید اشتیاق حسین صاحب المختص برشوق جوائنگ کل ہمدرد دو افغان میں کام کرتے ہیں یہ بھی اس نامے میں دہیں تھے ۱۲۰-۱۳۰ بر س کی عمر تھی شریعتی کہتے تھے۔ داروغہ نے ذہبیہ سے کہا کہ اس لڑکے کو میرے سپرد کر دیجئے۔ اُستاد ذہبیہ نے فرمایا کہ میں تو اس سے خود بھی کہتا ہوں کہ اُستاد داروغہ کے پاس جایا کرو۔ داروغہ صاحب نے کہا کہ آپ اس کو اصلاح نہ دیا کجھے پھر یہ خود میرے پاس آیا کر لگا۔ چنانچہ شون صاحب اُستاد داروغہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اس وقت سائل بھی موجود تھے انھوں نے کہا کہ میں لشیر مٹھانی

نے حسب رد ایت جانب فوج نار دی

کے ہرگز شاگرد نہ ہونے دوں گا۔ گر شوق صاحب کے پاس رقم نہ تھی۔ سائل صاحب نے دور پتے دے کر مٹھائی منگاتی۔ اور اس طرح شاگردی کی رسم ادا ہوتی۔ اسی زمانے میں یہ کہ سائل صاحب ہمیراً بادیں مقیم تھے ”فصیح اللغات“ مرتب ہو رہی تھی۔ یہ عجیب و غریب ڈکشنری احسن صاحب مارہروی مرتب کر رہے تھے۔ اس کی تفصیل یہ ہے کہ نفات کے معانی و مطالب احسن لکھتے تھے اور داغ کے سامنے پیش کرتے تھے اور وہ مختلف معانی و مطالب کے لئے بطور سند اساتذہ متقدمین سے کسی کا شریا اپنا کوئی شرک کھوادیتے تھے۔ یافر آگوئی شر کہہ لیتے تھے چنانچہ ”یادگار داغ“ ”جودا غ“ کا پوچھا دیوان احسن نے مرتب کیا ہے اس میں جو متفرق اشعار میں وہ تقریباً سب اسی مقصد کے پیش نظر ہے گئے ہیں۔

ایک مرتبہ سائل نے اسٹاد کے سامنے پتوڑی پیش کی کہ آپ اپنے چند معملاً شاگرد کو چند روشنیں تقسیم کر دیں تو اس طرح کام بہت جلد کمل ہو جائیگا اور کتاب جلدی شکل ہتھ کی اس تجویز کو جو نیک احسن صاحب نے منظور نہیں کیا اس نے داغ صاحب بھی خاموش ہو گئے افسوس کہ کتاب ”فصیح اللغات“ ناکمل رہی یعنی ردیت جیم تک لکھی گئی اور دوستیے ادب اس نعمت عظیٰ سے محروم رہ گئی۔

اس کے کچھ عرصہ کے بعد ایک عجیب داقعہ پیش آیا ایک روز سائل احسن اور چند دیگر حضرات موجود تھے اسٹاد داغ نے اتفاقاً احسن کی طرف مخاطب ہو کر دریافت کیا کہ تمہارے ہاں نیچے کیسا ہوتا ہے؟ احسن صاحب نے کہا ہمارے ہاں فتنی ہلبی دار ہوتی ہے سائل صاحب نے مزاہ کیا کہ فصیح اللغات کے مؤلف ہو کر ”حلبی دار“ کہتے ہو۔ اس پر احسن صاحب کیسیدہ خاطر ہوتے اور فصیح اللغات کے متعلق سائل صاحب کی تجویز کا معاملہ نہ ہے داقعہ تزویز شوق صاحب نے بیان کیا۔

چونکہ پہلے گذر بچا تھا اس لئے یہ بات احسن صاحب کو سہیت کا نئے کی طرح گھنٹتی ہی رہی۔ مگر آپس میں اتفاق و اخراج قائم رہا۔ اور جو لوگ اس داقعے سے تادفنت تھے وہ محسوس نہ کر سکتے تھے کہ ان دونوں میں کچھ کبیدگی بھی ہے۔

سائل صاحب کے قیام حیدر آباد کا زمانہ تقریباً ۱۹۰۵ء سے ۱۹۰۶ء تک کا زمانہ ہے  
اس مرضے میں داغ صاحب کے چند مشہور شاگرد جو رہاں موجود تھے مندرجہ ذیل ہیں۔  
حسن بارہروی۔ بیدل شاہجہانپوری۔ نواب حسن علیخان امیر۔ نواب عزیز بخارجہنگ  
عزیز مرزا منظہر حسین بارق۔ مستحب خاں خلن۔ حافظ نجم الدین محفوظ۔ ڈاکٹر مہدی حسن الہ  
شہزادہ منیر الدین صنیاع۔ سامرا و مزان امدادان۔ نواب عزیز جنگ والا۔

پہلے لکھا جا چکا ہے کہ سائل صاحب کے متعلق جو اواہ حیدر آباد میں اڑی تھی کہ امستاذ داغ ان کے لئے غزل کہہ دیتے ہیں اس کی بنیاد غالباً یہ تھی کہ مشاعر دوں میں داغ کی غزل بھی سائل ہی پڑھا کر تھے اور حضور نظام کی غزل پڑھنا بھی سائل کے سپر دنما اور اپنی غزل تو خود پڑھتے ہی تھے اور غرب پڑھتے تھے۔ آپ کا انداز غزل خرالی آج تک مشہور ہے۔ بہر حال یہ افواہ حضور نظام تک بھی پہنچی حضور نظام نے استاذ داغ سے فرمایا کہ آپ اپنے پختیجے کوے کر کیئے داغ ان کوئے کر دربار میں عاشر ہوئے۔ اعلیٰ حضرت نے ان سے کچھ پڑھتے کی فرمائش کی سائل نے عرض کیا کہ جو بچا جان نے مجھے آج ہی دربار میں عاشر ہونے کا حکم دیا ہے دربار کے شایان شان میں کچھ نہ کھو سکا میری تمنا ہے کہ دربار میں کلام پیش کروں تو بندگان عالی کی درج و تسلیش سے ابتداء ہو۔ حکم مولانا کا جھا جاؤ میں نبچے عاشر ہونا۔ اعلیٰ حضرت نے سائل کو رخصت کر دیا اور استاذ داغ کو اپنے پاس ہی رکھا۔ دونوں گھنٹے میں ایک طویل مدیہ لکھ کر

لے جس سب زر امت جناب نور نادری

دربار میں حاضر ہوتے اور سردار سنایا اعلیٰ حضرت بہت خوش ہوتے اور دوسرے صاحب سے فرمایا کہ میں نے آپ کو یہ اندازہ کرنے کی وجہ سے یہیں روک لیا تھا کہ آپ کا بھیجا خود کہتا ہے یا آپ کہہ کر دیتے ہیں خالقین بہت خفیت ہوتے۔

حیدر آباد میں سائل صاحب جن مشاعروں میں شرکت فرماتے تھے ان میں عام طور پر ایک غزل پڑھتے تھے جو آنڈھو اشعار سے مبتا و زندہ ہوتی ہیں ایک بار برسیل نذر مہاراجہ سرشن پر شادے کہیں یہ کہہ دیا کہ سائل صاحب کی غزل تو مختصر ہوتی ہے۔ یہ بات سائل تھا تک پہنچی خاموش ہو گئے۔ چند روز بعد یہ مہاراجہ سرشن پر شادے مشاعرہ کیا افسوس بھی دعوت دی۔ طرح پر غزلیں شردیع ہوئیں۔ ان کے سامنے شمع آئی تو نہایت سادگی سے اپنی غزل پڑھی جو ۲۵۶ اشعار پشتھل تھی۔ مقطع کے ساقہ ہی اجازت چاہی کہ ایک مطروح غزل اور عرض کی ہے اگر اجازت ہو تو عرض کر دوں۔ حاضرین نے پڑے اشتیاق سے ۲۵ اشعار کی غزل بھی سنی۔ اور مقطع کے ساقہ تیری غزل کی اجازت چاہی اس طرح ۲۵-۲۵ اشعار کی پانچ غزلیں پڑھیں۔ مہاراجہ بھی بہت لطف اندازی کے ساقہ سن رہے تھے جب مقطع پڑھا تو مہاراجہ ہاتھ باندھ کر کھڑے ہو گئے اور کہا کہ سائل صاحب میری طرف سے اگر آپ کو کوئی بات پہنچی ہے تو وہ محض برسیل نذر مہاراجہ کی گئی ہی اس سے میر مقصود آپ کی توہن یا تفصیل نہ کھانا۔ آپ کا کلام سن کر آج بڑی مسرت اور خوشی ہوتی۔

سائل صاحب نے اپنے مختصر منکسرہ انداز میں عرض کیا کہ مہاراجہ آپ کا اتنا فرمادیا ہی کافی ہے میں تو مختصر غزل اس یہ پڑھتا تھا کہ میری کونا ہیاں اور عیوب جہاں تک ہو سکے کم ہی ظاہر ہوں تو اچھا ہے۔ لیکن جب ظاہر کرنا ہی تھیرا تو پھر میں نے خیال کیا کہ لہ بہزادہ مجھ سے محب تھرم مولیٰ محمد حسن صاحب اختر تلمیذ حضرت سائل نے بیان کیا ہے فرماتے ہیں کہ مجھ سے خود استاد درجوم نے بیان فرمایا تھا۔

پورے طور پر اپنے عیوب کی نالش کر دوں =  
سائل صاحب کی یہ مسلسل غزلیں ان کی بیاض میں موجود ہیں۔

کچھ فائی زندگی کے حالات ۱۹۰۵ء میں انتقال کیا۔ ان کی کوئی اولاد نہ تھی۔ نیز  
ان کی الہیہ ان کی زندگی میں ہی انتقال کلپی تھیں۔ ان کے انتقال کے بعد سائل وہ دھانی  
سال انکے حیدر آباد میں رہے۔

اس عرصے میں ان کے ترکے کے بارے میں بیگم سائل صاحب اور مرتضیٰ خورشید عالم  
کے مابین تبری حلقہ شری اس اختلاف اور مقدمہ باذنی کا سنجھ یہ ہوا کہ داعی کا ذکر اور  
کلام و ضریرہ بھی سر کار آصفیہ ضبط ہو گیا۔

۱۹۰۶ء میں سائل دہلی آگئے اور نگینہ محل فراخنانہ میں سکونت پذیر ہوتے۔  
اس وقت پڑی صاحبزادی قدسیہ سیکم کی عمر تین، چار سال کی تھی۔ قدسیہ سیکم کی پیدا  
حیدر آباد میں ۱۹۰۳ء میں ہوئی تھی نگینہ محل فراخنانہ میں صاحبزادہ قطب الدین محمد میاں کی  
پیدائش ۱۹۰۷ء میں ہوئی۔

سائل کی پہلی بیوی موسیٰ بیگم کے بطن سے صرف ایک لڑکا ہاجر خرد سال فوت ہو گیا  
تھا اس کا نام ”معظوم مرزا“ تھا اسی وجہ سے سائل صاحب کی کنیت ”ابو المظہم“ مشہور  
و معروف ہے۔

گذشتہ اوراق میں عرض کیا جا چکا ہے کہ نواب صاحب قیلہ کی پہلی شادی گورنمنٹ  
زمانی سیکم عرف موسیٰ بیگم بنت نواب مختار حسین خاں آف پاٹوڈی کے ساتھ ہوئی تھی۔ یہ  
نواب قاسم علی خاں دیوان پاٹوڈی کی بھائی اور سائل صاحب کی خالہ زاد بیٹی تھیں۔

لم بردایت مرزا جمیل الدین صاحب عالی ابن نواب سراج الدین مرعم فخر الدولہ ولی نواب رو

نواب فاسکم علی خاں کی ایک بہن سکندر جہان تو سائل صاحب کی والدہ تھیں اور دوسری بہن اکبری سیکم نواب مختار حسین خاں والی پاؤ دی کو منسوب تھیں۔ اور نواب فاسکم علی خاں کی صاحبزادی سردار جہان نواب ممتاز حسین خاں بین نواب مختار حسین خاں کو منسوب تھیں ممبو سیکم کا دوسرا نکاح سید منور علی خاں کے ساتھ ہوا۔ ان کا انتقال ۱۹۲۵ء میں ہوا اور قدم شریف میں دفن کی گئیں۔

غزنک سائل صاحب کا دوسرا نکاح ۱۹۱۷ء میں موجودہ سکنم (لاڈلی سیکم) کے ساتھ ہوا جو چھوٹی بھاوج اور نواب ممتاز الدین احمد خاں مائن کنگ یونیورسٹی مال مروم کے صاحبزادے ممتاز الدین احمد خاں ہیں۔ حیدر آباد میں ممتاز ناصر میان کے ایک انگریز ماسٹر تھے جن کا نام تھامسٹر کیری "جو ان کو پڑھانے آتے تھے۔ ناصر میان کی پہلی شادی ان کی صاحبزادی سے چرچ میں عیسائی رسم درواج کے مطابق ہوتی، ان کے بطن سے ان کے صاحبزادے مزا فتح الدین ہیں جا بھل غالباً کا پنور میں ہیں اس نکاح کے کچھ عرصے کے بعد سائل صاحب تو دہلی چلے آئے تھے مگر ناصر میان میں اپنی زوجہ کے حیدر آباد میں ایک کوٹی لے کر رہے تھے کارکنظام سے دونوں کا منصب تھا۔ "مسٹر کیری" کا انتقال ہو چکا تھا کچھ عرصے کے بعد اس میں کچھ ناجائز ہو گئی اور مزا صاحب اپنی یوروبین بیوی کو حیدر آباد میں ہی چھوڑ کر دلی آگئے یہاں آنے کے بعد دوسری شادی مزا خاور شید عالم کی قواسمی دشمن سیکم کے کے ساتھ ہوتی رہی مزا خاور شید عالم بن مزا خرزد دلی عہد داشت مرhom کے ماں شریک بھائی تھے (حیدر آباد میں مسٹر ناصر میان نے سرکار میں ایک درخواست دی کہ میرا شفعت بر محظے تنہا چھوڑ کر دہلی چلا گیا ہے نہ مجھے خرچ بھیجا ہے نہ آتا ہے نہ بلاتا ہے لہذا اس کے منصب میں سے مجھے میرا حلقہ ہیں ملنا چاہئے اس درخواست کا ریتیج ہوا کہ دونوں کے منصب

بند بورگے اتنگ آکر مسٹر ناصر میاں دلی آگئیں۔ ناصر میاں اپنی بھوپالی کے ہاں محل مفتی والان میں رہتے تھے اور یور و پین خاتون سے سخت ناراضی تھے۔ آخر کار اس کو سائل صاحب نے اپنی حوالی میں گلبہر دی۔ اور یہ یور و پین خاتون اپنی آخر تھک من اپنے فرزند مرزا فتح الدین رعوف نقا میاں کے سائل صاحب کے ہاں رہیں۔ سائل نے اپنی اولاد کی طرح ان کو کھا اور انہوں نے بھی ان کو اپنا باب پ سمجھا۔ انگریزی زبان میں رجوان کی مادری زبان تھی، ادبی ہمارت رکھتی تھیں۔ باوجود یور و پین ہونے کے پردہ کی اتنی سخت پائیدر ہی کہ کسی نے آنچھی تک نہ دیکھا ۱۹۷۴ء میں ان کا انتقال ہو گیا۔ عیسائی مذہب پر آخر تک ہنایت سختی سے قائم رہیں اور دعیت کے مطابق تسبیح و نکفیں بھی عیسائی طریقے پر ہوتی ذنگی کے آخری چند سال پسے گذرے کہ صاحبزادے سے بھی تعلقات کشیدہ ہو گئے تھے اور باب بیٹیوں نے ایسا جھوٹ اکہ اس عنی میں بھی شریک نہ ہوتے۔

سائل صاحب کی اولاد سائل صاحب کی بائچے اولادیں بخوبی معلوم ہیں۔ منظوم مرزا۔ قدسیہ سکیم قطب الدین محمد میاں۔ غلام نظام الدین محبوب میاں۔ غلام فرید الدین فرید میاں منظوم مرزا جو خود سال نو ت ہوئے پہلی بیگم کے بطن سے تھے۔ نواب صاحب کی کنیت ابو المنظوم اکھنیں کی وجہ سے ہے۔

قدسیہ سکیم موجودہ سکیم کی بڑی صاحبزادی ۱۹۷۰ء میں مقام حیدر آباد پیدا ہوئیں مرزا عبد العزیز سابق سشن چک لامور کی پہلی زوجہ کا انتقال ہو چکا تھا بھری مرزا صاحب کو منسوب ہوئیں ۱۹۷۴ء میں قدسیہ سکیم کا انتقال ہو گیا۔ استاد مرحوم کو صاحبزادی کے انتقال کا سخت ہندہ پہنچا اور اس صدمہ کی وجہ سے ان کی صحت روز بروز گرتی ہی چلی گئی۔

نواب مرزا قطب الدین محمد میاں اب بھی میرے اُستادزادے دلی محروم کے سہارے میں

اور انھیں کی محبت و احترام نہیں رکھتے سرما یہ سعادت ہے ان کو دیکھ کر اُستاد مر جم کی تھوڑے آنکھوں کے سامنے آ جاتی ہے جذبات محبت کی قدر و منزالت اُستادزادے کے دل میں ہو یا نہ ہو مگر واصفت مخزوں کے دل میں جب تک اُستاد مر جم کی محبت بھری تکا ہوں کا تھا اسی رہے گا لارڈ یہ سہی شہریہ رہیگا، اُستادزادے کے لئے واصفت کی انکھیں فرش را رہیں گی محترم اُستادزادے مرتضیٰ افظوب الدین محمد میاں المخلص بہ فتح کو سائل صاحب نے جناب بخود دہلوی کا رخا گرد کرا دیا تھا فتح تخلص بھی جناب بخود دہلوی نے تجویز کیا تھا بہت اچھے شاعر ہیں اور سخن فہم طبیعت رکھتے ہیں۔ حسن و خوبی اور ویاہت و شوکت میں اپنے والد مر جم کا موت ہیں۔ اور بخواہی اللہ سرکاریہ ان میں اپنے خاندانی نما سن وا غلطی موجود ہیں۔ اگرچہ محلی جو کوششی ٹوپی کی ٹکرے میں اپنے چوتھے باجلی اور تن زیب کے انگر کھے کی ٹکرے کوٹ میتوں نے ماضی کر لی ہے سین خصال و عادات بالکل مشرقی تہذیب کے مطابق ہیں۔ ان کی سعادت مندی سے اسید کی جاتی ہے کہ اپنے والد مر جم کے صحیح جانشین ثابت ہوں گے۔ اور اس قحطِ العال کے زمانے میں جبکہ مشرقی تہذیب و تہذیب کی کشتمی سخت طوفانوں میں گھری ہوئی ہے اپنی خاندانی اور وطنی روایات کی عظمت برقرار رکھنے میں کامیاب رہیں گے۔

ان کی پیدائش نگینہ محل زادگانہ دہلی میں ۱۹۱۶ء میں ہوئی۔ اور مرتضیٰ عبد الرحم صاحب کی زوجہ اولیٰ کی صاحبزادی سے شادی ہوئی ہے۔

مرزا غلام نظام الدین محبوب میاں ۱۹۱۶ء میں مقام لال دروازہ دہلی پیدا ہوئے ابتدائی تعلیم کے بعد انگریزی فوج میں ملازمت کر لی۔

۱۹۳۶ء میں نواب صاحب مر جم ان کو حیدر آباد لے گئے اور وہاں کو شش

کر کے ریاستی فوج میں تباہ لہ کر اور نیز حیدر آباد کی فوج میں ان کو میجر کا عہدہ مل گیا۔ جنگ یورپ ۱۹۴۷ء کے زمانے میں جب انگریز دوں نے ایران پر فوج کشی کی تو حیدر آباد کی فوج بھی برطانوی افواج کے ساتھ بھی گئی اور اس کے ساتھ محبوب میاں بھی گئے۔ ایران کے ملک الشراع بہار ج لکھنو یونیورسٹی کے پروفیسر رہ چکے تھے۔ ان کی صاحبزادی ظاہرہ بالنے سے محبوب میاں کی نسبت ہوئی۔ جنگ کے زمانے میں فوجیوں کی نقل و حرکت صینہ رازیں رکھی جاتی ہے یہ ملک کو اڑکی صرف خط و کتابت ہونی ہے خاطر میں فوجی اپنا پتہ نہیں لکھ سکتا یہاں لذاب صاحب کو خط و کتابت کے ذریعے سے اس نسبت کا علم ہوا اور ملک الشراع نے بھی لذاب صاحب کو نیاز منداخ خطا در تہذیب لکھ کر بھیجی۔ لذاب صاحب نے اس کے جواب میں ایک قارسی کا قطب ملک الشراع کی تعریف و تشریک کے طور پر لکھا۔

اس تقریب کے کچھ بعد مورضہ ۵ مردادی ۱۹۴۳ء کو حیدر آباد سے تار آیا کہ کمیجر غلام نظام الدین کا ہسپیال میں انتقال ہو گیا۔ تار میں انتقال کا سبب مگر دن و قدر ظاہر کیا گیا تھا۔ نید میں معلوم ہوا کہ مقام آبادان کے ہسپیال میں انتقال ہوا اور وہی دفن کئے گئے۔

اسی سال ایک تعلیمی و فدایران سے ہندوستان آیا تھا۔ اس کا مقصد یہ ظاہر کیا تباہ کرند وستان کے تعلیمی اداروں کا مطالعہ کرے اور نئی تحقیقات کے مطابق اپنے ملک میں تعلیمی اصلاحات پیش کرے اس دفعے کے صدر آفائے رشید نے جو طہران یونیورسٹی پر و فسیر تھے اور ظاہرہ بالنے کے اسناد بھی سنے۔

وہ ظاہرہ بالنے کا ایک ملفوظ خط لائے جس میں اس نے اپنی تصویر بھی بھیجی تھی

اور خط میں لذاب صاحب کو "باجان" کے لفظ سے خطاب کر کے محبوب میاں کے انتقال پر انہمار ماتم کیا تھا۔ مگر انتقال کے اس باد اور تفصیلی واقعات کا تعلق اکوئی ذکر نہ کھاناختہ قسم کی افواہ میں اور خبریں آتی تھیں مگر اصل معاملہ کچھ ایسا پر دنہ خفا میں تھا کہ کسی طرح کھلتی ہی نہ تھا۔

لذاب صاحب قبل نے راقم المعرف و اصنف کو صدر و قد آفائے رشید کے پاس بھیجا کہ شاہدان سے کوئی صحیح واقعہ معلوم ہو جائے اتفاق سے اس روزوہ جامع مسجد میں کی زیارت کے لئے آئے تھے میں نے جامع مسجد میں ہی ان سے گفتگو کی اور واقعہ کی تفصیل چاہی گمراں سے بھی کچھ تسلی سمجھ تفصیل نہ ملی۔

لذاب صاحب درجوم کے سب سے تکمیلی صاحبزادے فرمید الدین فرمید میاں نے جو ۱۹۱۶ء میں مقام لال در دازہ پیدا ہوئے اور ایک سال سے کم عمر میں ۱۹۱۹ء میں جبلہ ہندستان میں روایت ایکٹھ عالم گیر یہ ۱۹۱۹ء کے خلاف ایجی ٹیشن ہوئے تھا انتقال کیا۔ جس روز فرمید میاں کا انتقال ہوا اس روز شہر میں بڑی زبردستی ہتھیار لکھی تھام دو اخانے بھی بند نئے مریض کو دا بھی نہ مل سکتی تھی۔ اس واقعہ کو لذاب صاحب نے ایک تظمی میں بھی ظاہر کیا ہے یہ تظمی ایک طولی ترجیح بند ہے جس میں تحریک کی مخالفت باقی آئندہ گئی ہے۔

# ادبیات

## تراظہ حیات

(لوگ فیلو کے ایک شاہکار کا پرتو)

از جناب شمس نوید صاحب ۴

امریک کے مشہور فلسفی اور شاعر "لوگ فیلو" نے اپنے مکر و نظر کے لئے ایک دیسخ اور  
جدید سیدان تلاش کیا تھا اور اربابِ نظر کو معلوم ہے کہ یہ فلسفی شاعر اپنے انعام بیس کتنا کامیابا  
ہمارے لوگوں اور نیک دل شاعر "شمس نوید" نے اس فلسفی کے "زادہ حیات" کو رکھا  
مخصوص طبی رجحان کے ساتھ پیش کیا ہے۔

|                                      |                                     |
|--------------------------------------|-------------------------------------|
| نکہہ نہ گہہ یہ المناک طرز میں مجھ سے | کر زندگی تو فقط ایک خواب ہے ایڈرست: |
| ہماری روح کی قسمت ہے اُن دمی نیند    | ہر ایک چیز نظر کا سراپ ہے ایڈرست    |

حیات ہوت ہیں — جاگتی حقیقت ہے  
حدود قبر سے آگے رواں و عالم ہر حیات  
کہی گئی ہی ہیں "روح" کے لئے یہ بات!

"تصوف خاک ہے لوٹیگا سوتے خاک آڑ"

غم و نشاط، سکون و غلش، تسمہ و لشک کوئی نہیں ہے زا جادہ ہوں معقام نہ در

نہیں زیست سئی مسلسل کر کل تجھے دیکھے  
ہر ایک "آج" کی منزل سے دور جادہ فوڑے

دیسیں دہر کا میدان کارزار ہے یہ  
یہاں سکوت کا کیا کام "رانۂ افلاک"!  
سمات جنگ ہے گھسان جنگ اور یہاں  
ہے ناگزیر سپاہی کی جرمات بیباک

خدا پنی لاش فنا کے ہبیب مر گھٹ میں  
خدا پنی ہاتھ سے ماضی کو فتن کرنے والے  
نظامِ وقت کو جینے دے اور مرنے دئے  
حسین ہوا کھونکر اعتمادِ مستقبل

رَاعِلْ مُوجِواں "حال" کی حدود میں فقط  
ده حال جس کی فضائیں ہیں بوسے موت کی وہ  
اسی عمل سے عبارت ہے زندگی لا ریب  
رہے خدا پر نظر۔ ول میں جرأتوں کا غور

ترے بلند ارادوں کے راست کا چراغ  
بنے ہوئے ہیں مفہمانے عوچ ہفتی کے  
جہاں کے رسیت پر گھرے نقوش پاپنے  
گزر یہاں سے — گرچھوڑتا ہوا پچھے

نقوش پاکہ مسافر کوئی تھکا ماندہ  
نڈھال، بیکس و آدارہ راوی ہستی میں  
جو ان کو دیکھ لے ممکن ہے تازہ دم ہو جائے

امُّہ با درا یسے جنوں میں کہ جس کو آتا ہو  
بلندِ خواب یعنی مشکلوں کا دکھ سہنا  
عمل کا فرض بجا لاء کے منتظر رہنا  
حصلہ پیغم و پیغم تعاقب سرگرم

## تہصیل

پنجاب یونیورسٹی میں فارسی اردو اور عربی مخطوطات کی ایک مفصل فہرست

مرتبہ داکٹر سید محمد عبداللہ - تقطیع کلاں فتحامست ۲۰۰۶ء صفائیت شائع کردہ پنجاب یونیورسٹی لاہور  
ہندوستان کی یونیورسٹیوں میں پنجاب یونیورسٹی لاہور کو اس بات کا امتیاز و فخر حاصل  
ہے کہ دہانی عربی فارسی اور اردو کی تعلیم اور ان سے متعلق مفتانا میں پرنسپریج کا اعلیٰ انتظام ہے  
یہ سب کچھ پروفیسر مولوی محمد شفیع پروفیسر اقبال مرحوم اور پروفیسر شیرازی مرحوم کی کوششوں  
کا نتیجہ ہے جنہوں نے ہندوستان میں ان مفتانا میں کی تعلیم و تحقیق کا معیار یورپ کی کسی بڑی  
سہی یونیورسٹی کے برابر کر دیا تھا اس سلسلہ میں ان یعنیوں حضرات نے پنجاب یونیورسٹی  
کی لاسبری میں عربی فارسی اور اردو کے مخطوطات کا بھی ایسا عمدہ ذخیرہ فراہم کر دیا تھا کہ کسی  
و دسری عجک مجموعی طور پر نظر نہیں آتا۔ بڑی خوشی کی بات ہے کہ انھیں فاضل پروفیسر دن کے  
ترمیت یادنامہ حفصی اور ان کے جانشین داکٹر سید عبد اللہ نے ان مخطوطات کی مفصل فہرست  
مرتب کرنے کا ذمہ اٹھایا ہے چنانچہ زیر تبصرہ کتاب اس سلسلہ کی و دسری کڑی ہے۔ یہی فہرست  
میں تاریخ کی کتابیں کا نزکہ تھا اس فہرست میں ان ائمہ مخطوطات فارسی کا نزکہ ہے جو فارسی  
شامی سے تعلق رکھتی ہیں فاضل مرتب نے جوانی علمی تحقیقات کے باعث کسی تعارف کے  
محتوا نہیں میں اس فہرست کو کم بریج یونیورسٹی کی فہرست مخطوطات کے لئے پر مرتب کیا ہے  
جس سے ایک مخطوطہ کے متعدد مفصل معلومات یعنی یہ کہ وہ کس موقع پر ہے، کب کجا گالی ہے،

کس نے لکھا ہے مصنف کا سالِ ولادت وفات کیا ہے۔ یہ منظوظ کس تقطیع پر ہے اور اس کی حالت کیسی ہے پہ بیک وقت حاصل ہو جاتی ہیں پھر کتاب کے شروع کی پہلی سطر کی بطور نمونہ دے دی گئی ہے

منظوظات کی ایسی جامع اور مفصل فہرست مرتب کرنا ہبہ بیت صیری آزماد رکھنے کا کام ہے پھر یہی واقعہ ہے کہ اس کام کے لئے یونیورسٹی میں اکبر سید محمد عبداللہ سے زیادہ موزوں کوئی دوسرا بھی نہیں سکتا تھا ہم اکبر صاحب اور یونیورسٹی دوفون کو اس اہم کام پر مبارکباد دینے ہیں اور اسید کرتے ہیں کہ اپنی علبدین بھی مدد شائع ہوں گی اربابِ ذوق و تحقیق کے لئے اس کی اہمیت کسی دلیل کی محتاج نہیں۔

مناجات مقبول مع شرح | تقطیع خود فتحا ملت ۱۶۶ صفات کتابت و طباعت عمده  
قیمت عہر پتہ:- صدقی بیک ایجنسی گرلز بنج۔ لکھنؤ۔

مولانا اشرف علی صاحب تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے فرآن مجید اور احادیث سے منتخب کر کے دو سو دعاوں کا ایک مجموعہ قربات عند اللہ و صلوٰۃ الرسول ”کے نام سے عرضہ ہوا اشائے کیا تھا اب ان کے مردیا صفات مولانا عبد الماجد دریا یادی نے انھیں دعاوں کو اپنی آسان و روشن اور دو میں شرح و ترجمہ کے ساتھ شائع کیا ہے۔ دعا جس کی نسبت ارشاد مبارک ہے کہ الدعا عَرِيدَةُ الْقَنَاءُ” اسلامی تعلیمات میں اس کی اہمیت و ضرورت ظاہر ہے اس بناءٰ پر احمد بن کہہ مسلمان اس مجموعہ سے استفادہ کر لگا اور یہ دیکھ کر افسوس ہوا کہ متن میں اعواب کی غلط چیزیں بھی ہیں جن کی وجہ سے مطلب نہ صرف خطیط بلکہ سعادقات الہا ہو جاتی ہے ضرورت ہی کہ ایک غلط نامہ بھی لگا دیا جانا۔

شہداء اُحدی مولانا مولوی عبد الجبل صاحب رحمانی۔ نقطیع خود فتحا مدت ۲۶ صفحات کتب و طباعت عمدہ فہرست درج نہیں پڑتے۔ مولوی ظفر عالم صاحب ایڈ شیر اخبار نہائے مدینہ ولیان بھوپال کا سیتمانہ روڈ کا نپور۔

جبیکار کا نام سے ظاہر ہے اس کتاب کا اصل موصوع غرہ احمد کے شہداء کے کرام کے فنائل و مناقب ہیں لیکن اس صفحن میں بدھ اور بعض اور غروات و سرباٹ اور ان میں شریک ہوتے والے صحابہ کرام کا ذکر بھی آگیا ہے اس موصوع پر اگرچہ دار المصنفین اعظم گذشتہ کا سلسلہ سیر الصحابہ اور دیں اب تک سب سے زیادہ جامع اور مستند تصنیف ہے تاہم یہ ذکرے جس زبان سے بھی ہوں موجب یہ کرت و سادات ہیں اہمید ہے کہ اس مجموعہ کو بھی اسی طرح شوق سے پڑھا جائیگا۔

## فہسم قرآن

قرآن مجید کے آسان ہونے کے کیا منہ ہیں؟ اور قرآن پاک کا صحیح منشاء علموم کرنے کے لئے شارع علیہ السلام کے اوال و افال کا معلوم کرنا کیوں ضروری ہے؟ احادیث کی تدبیں کس طرح اور کب ہوئی؟ یہ کتاب خاص اسی موصوع پر لکھی گئی ہے صفحات ۴۰ بڑی نقطیع طبع بدھ جسی میں مؤلف نے نقشبندی نام میا حاشث کو نئے نئے سے مرتب کیا ہے۔ اور جایجا ہمیت اہم اور مفید انسانے کئے ہیں۔ فہم قرآن ایک خاص رنگ کی علمی، تبلیغی اور اصلاحی کتاب ہے جو جدید تعلیم یافتہ الصحابہ کے رجحانات کو سامنے رکھ کر لکھی گئی ہے۔ بڑی نقطیع ہے، مجلد ہے۔

قصص القرآن جلد چارم حضرت محدث شیعی اور روحانی  
اسلامی اشاعتیہ کامل کے حالات اور متفقہ و مخالفات

کا بیان — نیم طبع

الفلاء پر روس۔ انقلاب پر روس پر فتح پا یا تاریخی  
لئے ب قیمت تھے۔

سنتہ: نجاح ارشاد، ارشاداتی جوی کا جامع  
اور سنتہ ذخیرہ صفات... تقطیع ہے جلدیں  
قیمت نہیں جلدیں تھے۔

حضرت المنظار عین خادم سفر زادہ بن بخطاط محدث شیعیت  
از هنری و فرشانے غریبیت تھے۔

جموہری یوگو سلاڈیا اور مارشل میٹھو یوگو سلاڈی  
کی آزادی اور انقلاب بر تجویز و پھپ کا تجھیش ہے  
سنتہ مسلمانوں کا اضم کلت۔ مصر کے مشہور  
ڈاکٹر حسن ابوالیم حسن ایم لے پی ایچ ڈی کی محققانہ تھی۔

مکمل اسناد پر کا تحریر قیمت سنتہ محمد صہر  
مسلمانوں کا عرض و زوال طبع دم قیمت اور مکمل  
مکمل ثابت القرآن مع فشرست الفاظ جلد سوم  
قیمت نہیں جلدیں تھے۔

حضرت شاہ کلیم اشتر دہلوی۔ قیمت  
مفصل فہرست رفعت و فخر سے طلب فرمائیے جسے  
اپ کو لایا کے طقوں کی تفصیل بھی حعلوم ہو گی۔

سنتہ: مکمل آنکھات القرآن مع فشرست الفاظ جلد اول  
لفتہ: قرآن پر پہلی کتاب طبع دم قیمت لله رحیم صہر  
مسٹر رایہ کارل راکس کی کتاب پیپل میں ملک فرشتہ  
وزیر ترجیہ، جدید ادبیشن۔ قیمت ۱۰ روپیہ

اسلام کا نظام حکومت۔ اسلام کے ضوابط  
حکومت کے قائم طبعوں پر فحالت دار مکمل جو شریعت  
خواستہ بنی اسریہ تاریخ فلک کا تجزیہ حصہ تھے  
مجلہ ہے، مطبوعہ اور سعید جلدیں تھے

سنتہ: ہندستان ہی سے مسلمانوں کا نظام قیلم  
و تربیت۔ جلد اول اپنے منہود میں بالکل جدید

کتاب، پاہیت سنتہ محمد صہر  
نظام قیلم و تربیت جلد اول جس میں جنین تعلیم  
کے ساتھ ہے تباہی گیا ہے کاظم الدین ایک کے قدر  
تے اب تک جندستان ہی سے مسلمانوں کا نظام قیلم و

تربیت کیا رہا تھا قیمت لله رحیم صہر  
قصص القرآن جلد سوم اپنیا ملکہ اسلام کے کتاب  
کے علاوہ باقی قصص قرآن کا بیان قیمت تھے جلد ستم  
مکمل آنکھات القرآن مع فشرست الفاظ جلد اول

قیمت لله محمد صہر  
سنتہ: قرآن اور تصوف۔ عینی اسلامی تصنیف  
اور باحث تصوف پر جدید اور محققانہ کتاب قیمت  
عمر جلدیں تھے۔

ٹینجہند وہ مصنفین اُردو یا زار جامع مسجد دہلی

# مختصر قواعد ندوہ علم مصنفین دہلی

۱۔ محسن خاص جو خصوصیات کم کے کم یا بخوبی دوپے کیشت مرحت فرایں و مقدمة مصنفین کے  
دارہ مکتبین خاص کو اپنی طور پر سے غزت بگشیں گے ایسے علم لوادہ صحاب کی خدمت ادارے اور مکتبہ برلن  
کی تمام مطبوعات نذر کی جائیں اور کارکنان ادارہ امان کے عمومی مطوروں سے مستفید ہوتے رہیں گے۔  
۲۔ محسنین۔ جو حضرات پیغمبر رضے سال مرحت فرایں گے وہ ندوہ علم مصنفین کے دارہ مکتبین میں شامل  
ہوں گے اُن کی جانب سے یہ خدمت بخواضہ کاظم نظر سے نہیں ہو گی بلکہ عظیم خالص ہو گا۔ ادارے کی  
خوبی سے ان حضرات کی خدمت میں سال کی تمام مطبوعات حق کی تعداد میں سے چار تک ہوتی ہے یعنی کتابیہ  
برلن کی میڈیم مطبوعات اور ادارہ کا رسالہ برلن کسی معاوضہ کے بغیر بیشتر میں جائے گا۔  
۳۔ معاونین۔ جو حضرات امکارہ رضے سال پیش مرحت فرایں گے اُن کا شمار ندوہ علم مصنفین کے علاقہ  
معاونین میں ہو گا اُن کی خدمت میں سال کی تمام مطبوعات ادارہ اور رسالہ برلن (جس کا سالہ چند و چھوٹ  
روپے ہی ملکیت پیش کیا جائے گا)۔

۴۔ احیا۔ فروپچے اور اکرٹے والے اصحاب کا شمار ندوہ علم مصنفین کے احیا میں ہو گا اُن کو رسالہ بلاقیت سال  
چاری ماہ طلب کرنے پر سال کی تمام مطبوعات ادارہ صحف پیش کر دی جائیں گی۔ یہ ملک خاص طور پر ختماء  
اور طلباء کے لیے ہے۔

(۱) برلن ہر انگریزی میں کی ۵ ارتاری ٹو کو شائع ہو جائے۔

**قواتِ عمل** (۲)، فوجی، علمی، تحقیقی، افلانی مطالعین بطریکہ وہ زبان مدارج کے معیار پر پورے اُڑیں  
برلن میں منتشر کیے جاتے ہیں۔

(۳) باوجود اہتمام کے بستے، سے اصلے ڈاک انوں میں مصالح ہو جاتے ہیں۔ جن صاحب کے پاس ٹار  
نیشنکہ مدنیت سے زیادہ تر آرائی نکل دیتا ہو لامع دیدیں اُن کی خدمت میں پرچم وہ بارہ بلاقیت  
بیکھدیا جائیگا، اس کے بعد شکایت، قابل اعتراضیں سمجھی جائیں۔

(۴) جواب طلب اور کے لیے، ریکٹ پنجابی کارڈ بھیجا اور یہ

(۵) قبست سالہ چھوڑ پیسے مشتملی ہیں۔ پہیے چارائے (مع محصل پاک)، انی پرچم، اس

رو، مٹا اور قدر واد کرتے وقت کوئی پاراپاگنی پڑھنے ممنوع رکھی

مولوی محمد ادیس پرست و پیشترست حیدر بن پیغمبر مسیح اور اکرد فتح برلن ارادہ دیوار جامع مسجد دہلی سے مصالح کیا

لِمَصْنُوفَيْنِ دُلْكَى عَلَمَى وَدِينَى مَا هَنَا

# بُرْبَانٌ

مَهَاتِبٌ  
سعِيدٌ حَمَدٌ كَبَّاسٌ آبَادِي

# مطبوعات محدث اصناف و ملی

پیر سعید اضافے کے لئے مجھے ہیں اور مخفیین کی ترتیب کے زیادہ دشمن اور سل کیا گیا ہے۔ دیر طبع۔

ستہرا، قصص القرآن جلد اول سجدید ادیش  
حضرت آدم سے حضرت موئی و اروش کے حالات تا قضا

تک۔ قیمت ۱۰ روپے۔  
وَحْيُ الْهَمْسَةِ مُسْكَنُهُمْ بِهِ مُهْفَأَرْتَابُ زِيرِ طَبِيعٍ  
بَيْنَ الْأَقْوَامِ سِيَاسَىٰ اَعْلَوْمَاتٍ بِكَاتِبٍ هَلَبِيٰ  
میں رہنے کے لائق ہے ہماری زبان میں بالکل جدید  
کتاب۔ قیمت ۱۰ روپے۔

تاریخ الفلاح بیس شانکل کی کتاب تاریخ الفلاح  
رسوں کا مستند ادیش خلاصہ جدید ادیش عکا (زیر طبع)  
ستہرا، قصص القرآن جلد ۴م حضرت یوسف  
سے حضرت موسیٰ کے حالات تک دوسرا ادیش تھے۔

محمد الحکیم

اسلام کا اقصادی نظام وقت کی اہم ترین کتاب  
جس میں اسلام کے نظام اقصادی کا مکمل لقشی پڑی

کیا گیا ہے تیرا ادیش لیٹریر جلد صدر

مسلمانوں کا عربی فذ والہ صفات ۳۵

جدید ادیش قیمت لکھر جلد صدر

خلافت راشد (تاریخ ملت کا دروس احمد) جدید

ادیش قیمت ہے جلد ہے مضبوط اور عمومہ جلدیت

لکھر

مشہد، اسلام میں غلامی کی حقیقت۔ جدید  
ادیش جس میں فطرتیان کے ساتھ مثوری اصل فلسفی

کیے گئے ہیں قیمت سے رجید ہوئے۔  
اعیانات، اسلام اور سماجی اقوام۔ اسلام کے فلسفی

اور روحاںی نظام کا رپریزنسنکر زیر طبع  
سوشلزم کی بنیادی حقیقت، اشتراکیت کے  
مسئلہ برمن پوفیس کارل ڈیل کی آنحضرتیروں کا

ترجمہ مقدمہ از ترجمہ۔ زیر طبع

ہندستان میں قانون شریعت کے خواہ ہندستان  
مسنودہ بھی عربی مسلم۔ تاریخ ملت کا حصہ اول۔

جس میں سیرت سور کائنات کے تمام اہم واقعات کو  
ایک اص تریکت بنایت آسان اور دلنشیں اندازیں  
چھائیں گی ہے جدید ادیش جس میں انخلاق نوی کے ہمباب

کا باغ فہری۔ قیمت ۱۰ روپے۔

فہری قرآن۔ صدید ادیش جس میں بہت سے اہم اضافے  
کے لئے تین بارہ مہینہ کتاب کو اسراف مرتب کیا گیا ہے

قیمت ۱۰ روپے۔

غلامان اسلام راتی سے زیادہ غلامان اسلام کے  
کمالات و فضائل اور ثناوار کا راموس کا تفصیل ایمان جدید

ادیش قیمت ۱۰ روپے۔

اخلاق یا فلسفہ اخلاق علم الاخلاق پر یک بسوط  
ہ، محققہ نہ کتاب جدید ادیش جس میں مکمل نکال کے بعد

# بُرْهَان

## شَارِذَن

## جلد سیست و سوم

اکتوبر ۱۹۳۹ء مطابق ذی الحجه ۱۳۶۸ھ

### فہرست مضمون

|     |                                         |                                     |
|-----|-----------------------------------------|-------------------------------------|
| ۱۹۷ | سعید احمد                               | انتظارات                            |
| ۱۹۷ | خلیجی ابوالمحفوظ الگرم صاحب مصوی        | ۲۔ امام ابراہیم شخی                 |
|     | استاذ مدرس عالیہ کلکتہ                  |                                     |
| ۲۰۹ | قرآن کے تحفظ پر ایک تاریخی نظر          | جانبی لوی غلام ربانی صدایم۔ اعلانیہ |
| ۲۲۷ | بہادر الامراء نواب سخیب الدلوی ثبات بیگ | جانبیقی انتظام الشرصاحب شہابی       |
| ۲۳۱ | ابوالمعظم نواب سراج الدین ناجی خاں سائل | جانبی ابوالحافظ الرحمن صاحب واصف    |
| ۲۵۳ |                                         | ۴۔ ادبیات                           |
|     | نعت رسول۔ اپنے حضور کے نام              | جناب سیمیں شاہ جہان پوری۔ شمس افرید |
| ۲۵۵ |                                         | ۷۔ تفسیرے                           |
|     | (س)                                     |                                     |

# نَظَرَتُ

اس سال انڈین یونین کی طرف سے جو گلڈ ملٹشن ہجاز مقدس گیا ہے اس میں جمیعت العلماء کے دوسرا نے ممتاز ارکان کے ساتھ برادر حکم مولانا مفتی عینی الرحمن عثمانی بھی شامل ہیں۔ بلدة حرم و امن کی فیصلت ہجر عموال اور تقریب سے بھی ہر سرتاسر خیر و برکت اور ہوجب افتخار و سعادت ہے اللہ تعالیٰ اس دفعہ کے ارکان کا حج مہرور و مقبول کے اور یہ حضرات غلاف کعبہ سے پہنچ کر اور سید کربن کے آستانہ ندیس پر سر کھل کر اپنے لئے غنیمہ دل کے لئے اور انسانیت کبریٰ کے لئے جس سے بڑو کر آج کی دنیا میں کوئی برباد و ستم رسیدہ نہیں ہے جو دعا میں، بالکل ان میں اثر پیدا کرے اور خیریت دعائیت کے ساتھ دا پس لائے۔ امین! امین!

بانام المعرفت کی کتاب «مسلمانوں کا عزوجذوال» کی مقبولیت دپڑیائی کا حال پہنچ کھا جا چکا ہے اب اس سلسلہ میں قارئین کو یہ معلوم کر کے خوشی ہو گئی کہ اس کتاب کا انگریزی اوپنگلک روپ زبانوں میں ترجمہ بھی شروع ہو گکا ہے انگریزی ترجمہ آسامی گورنمنٹ کے مختار نقلیم کے ایک افسر کر کر ہے ہیں اور انگلیزی زبان میں ترجمہ کا کام اس زبان کے ایک ادیب اور شاعر جو جدید عالم ہی ہیں کلکتہ میں انجام دے رہے ہیں دور ہونے کی وجہ سے پہلے ترجمہ کی رفتار کا حال تو معلوم نہیں ہو سکا البتہ بنگالی ترجمہ جس رفتار سے ہو رہا ہے اگر یہ قائم رہی تو امیدواری ہے کہ اب تھے تین ماہ کے اندر یہ ختم ہو جائے گا۔

چھکے دنوں پر اور مکرم مولانا محمد حفظ الرحمن نے کامیگر سسیلی پارٹی اور دستور ساز اسکلی میں زبان کے مسئلکہ پر جو ملینہ پایہ تقریری ہے اس کا ذکر اخبارات میں آچکا ہے اُمیٰ حیثیت سے اگر طالب کا کوئی میتھی نہیں نکلا لیکن یہ واقعہ ہے کہ حقائق کے انہمار اور دلالت کے اعتبار سے یہ تقریر اُمیٰ نہیں یعنی کمیں دستور ساز کی تاریخ میں سہیتے یادگار رہے گی اس کی اخلاقی فتح یہ ہی کچھ کم نہیں ہے کہ اس نے ہندی کے ایک زبردستت حامی ہندو ممبر سے جو مولانا کی تقریر میں کراس درج ہے اسے یادو گئے تھے کہ وزیر اعظم اور صدر اسلامی دنوں کو اپنی منصب کرنا شرعاً صاف لفظوں میں یہ اقبال کرنا پڑا کہ بیشک اس وقت اکثریت تقسیم ہند کے وزیر افسوس مسئلکہ پر سخنیگی کے ساتھ غور کرنے کے لئے شیار نہیں ہے مولانا اور ان کے سہم خیل ابھی دو تین برس تھے میں پھر اور دو فارسی بھی ہو گئی اور اس کا رسم الخطابی ہرگز

کوئی حق بات جب بھی کہی جائے اور جس اذناز میں کہی جائے بہر حال لائق قدر اور قابل ستائش ہے اس لئے سچ ہمارے دل میں اس ہندو بھائی کی اس بیساخت حق گونی کا بڑا احترام ہے کوئی شخص اگر غصہ میں کوئی فام کر رہا ہے اور یہ جانتے ہوئے کر رہا ہے کہ غصہ کی وجہ سے وہ اپنے اپنے میں نہیں ہے تو اس سے یہ سوچ بجا نہیں ہے کہ وہ غصہ فروپڑنے کے بعد صوراً پی غلطی پرشیمان ہو گا اور اس وقت اگر ممکن ہوا تو تلافی ماقات کی سی کریں گا۔ رہا دو تین سال کا انتظار! تو اس کی نسبت ہم اور وہ کے قدر وہاں کی طرف سے اتنا ہی کہہ سکتے ہیں  
عاشقی صابر طلب اور متنا بیتاب      دلکاکیا رنگ کرو خونِ جلگہ ہونگا

چھکے دنوں انگریزی اخبار اسٹیشنیں کے مرا سلات کے کالم میں ایک ہندو نامہ نگار کا خط زبان کے مسئلکہ پر جھپٹا تھا اس نامہ نگار نے بھی اس بارہ میں ایک دلچسپ نکتہ پیدا کیا ہے وہ کہتا ہے یہ نہ کہلنا چاہتے کہ ہندی کو سرکاری زبان قرار دیا گیا ہے مگر قومی اوتھنشنل زبان اس نامہ پر جہاں تک سرکاری کاغذات کا تعلق ہے اُن میں ہندی استعمال ہو گئی ہیں یہ ظاہر ہے کہ ہندوستان بیشیوں زبانوں کا ملک ہے اس لیے یہاں کی برزیبان بیشنل زبان ہے اور حکومت کا یہ فرض ہے کہ وہ ان سب زبانوں کی ترقی تزویج اور اشاعت کی کوشش کرے اور ان سب کے ساتھ میں اس معاملہ کرے۔

بہر حال اب سب سے وکیل اور قوکار کا درخت گزد رگیا۔ اور یہ بھی اچھا ہوا کہ ہندوستانی کا پڑھ در میان سے آٹھ گیا ب آردو کے حامیوں کو جو کچھ کرنے ہے وہ صاف اور کھلے طرق پر اور وہ کے نام سے کرنا چاہتے ہیں۔ ہم پہلے بھی لکھ لپکے ہیں اور اب پھر لکھتے ہیں کہ اس معاملہ میں سب سے بڑی ذمہ داری مسلمانوں پر عاید ہوتی ہے۔ اس زبان کی ایجاد اگرچہ مسلمانوں کے ہمدرد حکومت میں ہوتی تھیں یہ عجیب و غریب حقیقت ہے کہ اس کی ترقی و اشاعت اور اس کا بناؤ سنگاہ حسین دکش تراش خداش اور اس کی آزادی و زیارتی یہ سب کچھ اس وقت ہوا جب کہ مسلمان حکومت سے محروم ہو چکے تھے اور ان پر ایک بہت گیر اور بار بھایا ہوا تھا اپنے اس سے بھی انکار نہیں ہو سکتا کہ اس زبان نے اپنی رعنائی سے ان علاقوں کو کبھی اپنا گردیدہ بنالیا جو اس کے خاص وطن کے شمال و جنوب میں دور دراز کی مسافتیں پرداشت کرتے۔ ائم جلا خوف و دید اس بات کا دعویٰ کیا ہے کہ اسے کہنے والے آپ کو یونی کے علاوہ دوسرے صوبوں کے لوگ بھی ملیں گے۔ لیکن کوئی اور زبان ایسی نہیں ہے کہ اس کو اس کے صوبہ کے لوگوں کے علاوہ دوسرے لوگ بھی سمجھتے باول سکتے ہوں اردو کے فلم ہر صوبہ میں چلتے ہیں اور لوگ اس سے رطف اٹھاتے ہیں لیکن کسی اور صوبی ایسی زبان کا فلم اس کے علاوہ کسی اور صوبہ میں نہیں چل سکتا۔

بہر حال اردو زبان کی یہ جاذبیت اور اس کی فطری دلکشی اس بات کی خانہ ہے کہ حالات کے مختلف کے باوجود ایقاع اصلاح کے تاثنوں کے مطابق یہ زبان قائم و برقرار رہتی ہے گی اور پہلے پھر سے گی۔ ضرورت صرف اس کی ہے کہ اس زبان کے علمی وار، بہت، حوصلہ اشار اور ملینہ نظری سے کام لیں اور اس کو زندہ رکھنے کے لئے جن کوششوں کی ضرورت ہے ان سے پہلوتی نہیں۔

## امام ابراہیم تختی

(سولانا ابو حفظ الکریم صاحب مخصوصی استاذ مر عالیہ لکھنؤ)

امام تختی اور ان کے افراد امام شعبی، طاوس بن کیسان، سعید بن جبیر، سعید بن عبد

حسن بصری، مکول و مشقی وغیرہم ان اجلاء العین میں ہیں جن کی سی سی سے اسلامی فقہ و احکام  
اور صحابہ کرام کے فتاویٰ و قضايا محفوظ ہے، اسلامی تشریع کی تائیں انہی بزرگوں نے  
شرطی کی،

امام ابو عینیہ کا عالمگیر سلک جو حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ اور ان کے  
اصحاب کے فتاویٰ دروازات کا خلاصہ سمجھا جاتا ہے، دراصل امام تختی کی زندگی کا قسمی سرایہ ہے  
جسے انہوں نے حضرت عبد اللہ بن مسعود کے حدیل الفدر شاگردوں سے حاصل کیا سطرو ذیل  
میں امام موصوفت کی زندگی اور ان کے ملکی کاظمہ پر طارکا نہ لگاہ ذاتی گئی ہے۔

نام و نسب ابراہیم نام، ابو عمران اور ابو عمار کنیت، ابن یزید بن الاسود بن ریبۃ  
بن حارثہ بن سعد بن مالک بن الحنفیہ وہ سیہر بن عمر بن علۃ بن خالد بن مالک بن اور  
ابن خلکان کے نزدیک مذکورہ بالا نسب نام صیحہ ہے اور کلمی کی جہہ و النسب  
سے منقول ہے حافظ ابن حجر ذیل کا نسب نامہ تقلیل کرتے ہیں۔

له ابن سعد: ج ۶ ص ۲۸۸، دفیات ج ۱ ص ۳، تہذیب التہذیب: ج ۱ ص ۱۱، کتاب المعرفت لا بن  
قصیۃ: ۲۳۵ رسلیں، له ابن خلکان: ج ۱ ص ۳، له ابن سعد: ج ۶ ص ۱۸۸، ابن خلکان: ج ۱ ص ۱۱، نہ فیاض  
من انساب سمعانی،

”ابن سالم بن زيد بن قيس بن الأسود بن عمرو بن ربيعة بن ذئب المغنى“

شیخ ار بفتح التون و الدخاء المجمدة) میں کے ایک تبلیغ کا نام ہے جو بنی نسخہ کی شاخ تھا، پر شاخ اپنے جد علی حسبر ابن عمرو کے لقب پر شیخ کے نام سے مشہور ہوتی تھی جس کو شیخ کو شیخ کرنے کی وجہ یہ ہے کہ وہ اپنی فرم سے جدا ہو گیا تھا، ابن خلکان کا بیان ہے:-

وَإِنَّمَا تُقْرَأُ لَهُ الْخُمُرُ لَا هُمْ يَتَعَظَّمُونَ اس وصیر، کو سچھ کیا گیا، اس لئے کہ وہ اپنی قوم

فوجہ ای بعد غمہ میں سے دور بڑگیا تھا۔

بنی آزاد کے ایک بطن کا نام بھی شمع رقا،

امام تحقیقی کو ذہ اسی سینی قبیلہ کی طرف منسوب ہیں، امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے عہد مبارک میں جب کوئہ ایاد ہوا تو قائل میں کے ساتھ بخشنوشی دیں گا کہ سکونت پذیر ہوئے، یہاں پر قبیلہ خوب بچلا چکو لا۔ اور اس میں بڑے بڑے الگ فقرہ حدیث پیدا ہوئے، علقم، اسسود، ابراسیم اسی قبیلہ کے افراد تھے، جو فقدر احکام کے عائد و اصلین میں شمار کیے جاتے ہیں۔

نخنی کی ولادت امام نخنی مشہور تابعی اسود بن زید کے بھائی ہیں، ان کی والدہ کا نام ملکیہ بنت زید بن قیس الخجیہ ہے۔ امام نخنی کی ولادت یہ قول ابن حبان رم (۷۰۳ھ) شہر میں ہوئی لیکن نخنی کی کل مدت عمر کو مد نظر رکھتے ہوئے شہر کی تعین صحیح نہیں معلوم ہوتی ہے،

ابن خلکان کا بیان ہے کہ وفات کے وقت ان کی عمر ۹۴ برس تھی، ایک اور قول کی بنای پر ۹۵ برس کا ثبوت ملتا ہے، لیکن پہلا قول صحیح ہے، کتاب المعاشرت لا بن قیتبہ سے معلوم ہے تہذیب الحج اصل ۲۷، لہ الاسباب سمعانی لہ وفیات نع اصل ۳ لہ لسان العرب لفظ تصحیح شہ الاسباب

سکھانی ملہ روپیات: رج اص ۳ کے نزدیک: ج اص ۱۱۰ شہ وفات: ۱/۲۵ ص

ہوتا ہے کہ ۲۶ مرس کل عمر نبی و حبیب بن سعید القطان تصریح کرتے ہیں کہ پچاس سے متجاوز نبی اور ابو بکرؓ بن عیاش کہتے ہیں کہ پچاس کے قریب نبی علامہ ذہبی کا بیان حسب ذیل ہے۔

مات ابراہیمی آخر سنہ خمس  
ابراہیم رخی سنه ۹۰ مکے اخیر میں سی خوش

تسعین کھلا قبل الشخرخہ سے پہلے مرے

طبقات ابن سعد کا فیصلہ کبی سب لیجئے ہے۔

اس پرسب کا اتفاق ہے کہ ان کی وفات سنه ۹۶ؓ

یہ پر عبد اللہ بن عبد الملک کو ذمیں ہوتی،

با کوفہ رہوا میں تسع دار چین اس وقت وہ ۹۴ مرس کے تھے۔

ان اختلافات کو پیش نظر کہتے ہوئے سال ولادت کا تین اول سنه ۹۰ ہم یا اول خرسنہ ۹۰ کیا جا سکتا ہے۔

تعلیم و زبیت اکوفہ اس زمانہ میں علم و فن کا زیر و سست مرکز تھا، اس کی علمی اور دینی مرکزیت کا اندازہ اس سے ہو سکتا ہے کہ ستر اصحابہؓ بدرا و رقیں سوا صحابہؓ شجرہ یہاں اقامت پذیر ہوئے، حضرت عمر و علی رضوان اللہ علیہما کفر کو جمیۃ الاسلام اور کنز الایمان کا خطاب دیتے ہیں صحابہؓ کرام نے اس سر زمین کو اپنی تعلیم و زبیت سے بقیئہ نور بنا دیا تھا، جہاں شعر و ادب، نحو و بانی، فقہ و حکام آثار و شن کے پشمے موجود تھے، خصوصاً حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ اور ان کے نامور اصحاب و تلامیذ علماء و اسود وغیرہما کو ذمیں الحکام قرآنیہ و تشریعتی کی زمین ایسی ہمار کچھ تھے کہ آئندہ اسی سطح پر فتح خلقی کی عالیشان عمارت لکھتی ہوئی حضرت

طبعات: ۷۶ ص ۱۹۹ تہ ایضاً تہ تذکرہ العاظمی: ص ۲۹ تہ ۷۶ ص ۱۹۹ تہ ۷۶ ص ۳۰ تہ ۷۶ ص ۳۰ تہ

مہینی وہ صحابہ کرام جو بیعت رضوان بن میں شریک تھے، یہ بیعت لشکر میں بقایم حدیثیہ ہوتی تھی سنہ

ابن مسعود اور ان کے نامور شاگردوں کی علمی خدمات کا اعتراض بڑے بڑے اعیان امت سے منقول ہے، یہاں حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے فویں کی نقل پر اکتفا عکس کیا جاتا ہے۔  
اصحاب پیغمبر ﷺ (ابن مسعود) کے اصحاب اس سزی میں  
کے چراغ ہیں۔ القریبۃ

امام تحریکی کی تربیت اصحاب پیغمبر ﷺ کے دامن عاطفت میں ہوئی ان کے قدار میں  
قضا یا اور فتو و حدیث کا ملیش بہا گنجینہ اپنے ول ردامغ میں محفوظ کیا، اور جب تدوین کتب  
کا دور آیا تو کمی خداوند حضرت قرقاس پر نقہ خنی کے نام سے عام ہو گیا۔  
شوق تحصیل از زمانہ تحصیل میں علمی شفعت کا یہ عالم تھا کہ اپنے زمام کے ساتھ بیشتر تواستاد کی تھی  
اس استغراق سے سنتے تھے کہ کسی کو یہ خیال نہیں گزنا تھا کہ سخنی کی اس مجلس میں موجود ہیں

محمد بن سیرین (رمذان ۱۱۴ھ) بہتے ہیں:-

میں سمجھتا ہوں کہ اپنے اسی عالم میں کام لوگ ذکر کرنے پر  
اللی لا حسٹی ابراہیم الدنی اندکیں  
دنی بیجا استاد فاما اعلم عند مسرور  
نکانہ لیں متعاد ہو معاً

ابن سیریں اسی فتویٰ کو علقم کی مجلس و رس میں بھی اسی عالم میں باستہ ہیں اور فرماتے ہیں:-  
لعلیقات، ج ۲ ص ۳۰، ته ایضاح ۶ ص ۱۸۸ عہ اصحاب عبد اللہ کا اطلاق اسود، علقم اور آن کے زملاء کے  
علاوہ حضرت ابراہیم تحریکی و غیرہ کم پر بھی ہوتا ہے، حضرت شاہ ولی اللہ تحریک فرماتے ہیں ولعبد اللہ  
بن مسعود اصحاب پیرون باصحاب عبد اللہ بن مسعود لیس لهم ممہدة لا اہل اصحابیہ طویلہ و ماطلہ  
جیسا لیلا جزیلا میں علمیہ بن قیم رازی اسودین بزرگ الحنفی و مسعود بن میمن الارزوی  
دریبع بن خیثم و مولاء اصحاب پیرون لیس لهم ممہدة لا اصحاب عبد اللہ، منهم ابا یحییٰ الحنفی  
والیا سعیی رالا عمش و منصورا راجه الحنفی مقصد دوم ص ۵۷۱

دو جماعت میں اس طرح ہوتا گویا اس میں موجود  
ہوئی القسم کا نہ لیں نیمہ  
ہی نہیں۔

شیوخ امام شعیٰ امام شعیٰ نے جن شیوخ سے استفادہ کیا ان میں اسود بن زید (رم سنہ ۴۷ھ) ،  
عبد الرحمن بن زید ، علقہ بن قیس (رم سنہ ۶۲ھ) مسرور بن الجدی (رم سنہ ۶۲ھ) یا ۶۳ھ) ، ابو ذر  
ہمام بن الحارث ، قاضی شریح (رم سنہ ۴۷ھ یا ۴۸ھ) اور سہم بن مجاہد وغیرہم کی خفیتیں  
نمایاں جثیت رکھتی ہیں ،  
مولود زینی نے امام شعیٰ کے متعلق شعبی کامندہ بڑی ذلیل قول نقل کیا ہے :-  
”فَذَلِكَ الَّذِي يَرْوِي عَنْ مُسْرُوفٍ“ رہ مسرور سے روایت کرنے میں ملا نکل مسرور  
و الحسین ع منہ“ سے سماں نہیں کیا۔

لیکن محمد بن سیرن کے ذکر و بالابیان اور تہذیب التہذیب کی تصریح سے صاف ظاہر  
ہے کہ مسرور سے شعیٰ نے روایت کی ہے  
علقہ کے ساتھ شعیٰ کو خاص قلعن سہان کی خدمت میں صفر زینی سے رہے ، عبد اللہ  
بن مسرور کے نقہ کا قیمتی ذخیرہ علقہ بی کے دریجہ شعیٰ کو ہاتھ آیا ، ابو قیس کا بیان ہے۔  
رأیت ابراهیم علام المخلوقات ابمسک میں نے ابراهیم کو بچپنے میں دیکھا ہے کہ اس کا  
تعلقہ بالرکاب يوم الجمعة سرگھٹا ہوا تھا اور وہ علقہ کا رکاب مجرک کے دن  
نکایت نہیں

صحابہ کرام سے ناقات علقہ و اسود زمانہ حج میں حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے اکثر ناقات  
سلیمانی حج ۱۸۹ ملے المتنی بالکوفہ فی دعایۃ الحجاج سے تہذیب حج اص ۲۷ ، اہتمام الحفاظ ، حج اص ۶۹

کے میران الاعتدال : حج اص ۵۵ شہ طیفات ، حج ۷۶ ص ۱۹۰

کرتے تھی ان دوں کے ہمسفر ہوتے اور حضرت ام المؤمنین کی ملاقات سے مشن ہوتے  
تھے، اس وقت تک تھی سن بلوغ کو نہیں پہنچ سکتے ان کا بیان ہے کہ حضرت عائشہؓ کو سمع بخواہی  
پہنچ دیکھا تھا حبی بن معین کہتے ہیں

لکھیں میں حضرت عائشہؓ کے بہاں گئے تھے

"اَخْلُقْ عَلَى عَاشَةَ وَهُوَ صَفَّارٌ"

محمد بن اوس الشہیر رضی اللہ عنہ (رمضان ۱۴۳۲ھ) کی تصریح ہے:-

لحرثیت احمد بن الصحاحدۃ امام عائشہؓ ان کی ملاقات حضرت عائشہؓ کے سوا کسی سے

لحرثیت احمد بن الصحاحدۃ انساً نہیں ہوتی، حضرت عائشہؓ سے سماع نہیں کیا

لحرثیت احمد بن الصحاحدۃ انساً حضرت عائشہؓ کا زمانہ بالائیں سماع نہیں کیا۔

الی روایات کے مطابق ابن المدینی (رمضان ۱۴۳۲ھ) کہتے ہیں:-

لحرثیت احمد بن الصحاحدۃ انساً تھی صوابہ کرام میں سے کسی سے نہیں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

گویا ان کو حضرت عائشہؓ کی ملاقات سے بھی انکار ہے، وہ کہتے ہیں کہ حضرت عائشہؓ اور تھی کی ملاقات مرف  
بطریق سعید بن ابی عواد یہ

عن ابی معشر عن ابراہیم ثابت ہے اور یہ سند کمزور ہے لیکن حضرت عائشہؓ سے تھی کی وجہ

ایک ستار تھی حقیقت ہے جس پر علی بن عبد اللہ المدینی کے سوال تقریباً سب کا تفاہ ہے اور سعید بن ابی عواد

ابن جہان کتاب الثقات میں لکھتے ہیں کہ تھی شہزادہ میں پیدا ہوئے اور ان کو حضرت عفیرو اور

اس سے سماع کا تھاق ہوا اس کے متعلق علامہ ابن حجر عسقلانی لکھتے ہیں کہ یہ عجیب بات ہے کہ نظر

کی وفات سنہ میں اور تھی کی ولادت بھی اسی سنہ میں ہوتی، پھر منیرہ سے سماع حدیث کیوں کر ممکن ہوا

لہ تہذیب بیچ اصل ۲۶۸ طبقات: ج ۶ ص ۶۵۰ م ۱۰ تہذیب بیچ اصل ۲۶۸، ایڈیشن ایکسٹریم

حضرت اُنہ سے سماع حدیث کے متعلق ابن حجر کی تحقیق یہ ہے کہ مسنند زار میں  
حضرت اُنہ سے تخفی کی ایک روایت موجود ہے جس کے متعلق بزار کہتے ہیں :

لَا نَعْلَمْ إِبْرَاهِيمَ أَسْنَدَ عَنِ النَّبِيِّ  
ہیں نہیں معلوم کرتخی نے حضرت اُنہ سے

اَكَانَهُذَا  
اس حدیث کے سوابی اسناد اور روایت کیا ہو

حضرت ابو جعیفۃ، زید بن الرّقم (رم ۴۶ھ) اور عبد اللہ بن ابی اوی (رم ۵۸ھ) سے تخفی کی طلاق  
ہوتی حضرت ابن عباس (رم ۷۰ھ) سے تخفی کا سماع ثابت نہیں اور ہبہ قول ابن المدینی حارث  
بن قیس اور عمرو بن شرحبیل سے کہی سماع کا تلقان نہیں ہوا

مسند و رسائل کوہ کی آباد کاری کا کام ختم ہوا، تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خلیم و تربیت کے  
لئے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کو تعلیم کیا پہاڑ پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو ذکر کئے ہیں یہ

الَّتِي بَعْثَتَ إِلَيْكُمْ بِهِمَا إِمِرَا وَعَبْدِ اللَّهِ  
میں نے تم لوگوں کے پاس عمار رابن یاسر، کو

ابی زین کا اور عبد اللہ بن مسعود کو معلم و وزیر  
من النَّبِيَّاعَمِنْ أَصْحَابِ الرَّسُولِ

الله صلی اللہ علیہ وسلم من اہل  
بن کریم چھاپے، دلوں رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کے

اصحاب نجاعت میں ستہ اہل بدرستے ہیں میں ان  
بَدْرَى نَاسَلِلِهِ رَبِّهِمَا إِمِرَا وَسَلِمُ مِنْ أَهْلِ

دو لہو کی پیروی کر دے اور ان کی باقی سنو، اور  
بَدْرَى نَاسَلِلِهِ رَبِّهِمَا سَلِمُ مِنْ أَهْلِ

عبد اللہ بن عکبر میں نے تم لوگوں کو اپنے اپنے پر  
قَوْلَهُمَا إِنَّمَا قَدْ أَنْزَلْنَاكُمْ بَعْدَ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ نَفْسِي

ترجیح دی ہے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود کے بعد ان کے اصحاب علمائے بن قیس، اسود بن زید التخفی، ہمود بن  
المتنی سلیلہ، آخر من مات من الصنایع بالبصرة سے ہندسیں : اب، ۱۶، ۱۷، م شمسیہ علی قول ابن القواری  
لئے ہندسیں : صحیح، محدث آخر من مات من الصنایع بالبصرة چہ ہندسیں ترجیح اصل ۱۷، لئے ازالہ احتفاء محدث سلیلہ

میمون اللہ ذدی، ربع بن خیثم وغیرہم مرجح نام بنتے۔ علقمہ واسود کے بعد امام تھنی کو ذکر کے مسترد درس پر جلوہ فرمائے ہوئے، اخخارہ برس کی عمر میں آپ نے فقہ احکام اور سنن و آثار کی خدمت شروع کی، اور جیسا کہ اسلام کا دستور رہا ہے مسجد الحی میں باہمیتے دہیں صڑو تمدن اپنے سوالات و استفسارات پیش کرتے تھے، ان کے تلامیذ لوگوں کے سوالات اور رفع کے جوابات سنتے اور تلمذند کر لیتے تھے۔ ایک دفعہ حسن بن علیہ اللہ نے امام موصوف سے احادیث سنتے کی خواہش ظاہر کی تو آپ نے فرمایا کہ مسجد میں جاؤ دہیں کوئی سائل آئیگا تو سن لو گے، غرض اس طرح سنن دائرہ، صحابہ کے قادرنی و روایات، اور تالیعین کرام کے اقوال و اکابر کاملاً اکرہ و اعادہ ہو جاتا تھا۔

تلامیذ امام تھنی سے جن لوگوں نے اسنفادہ کیا ان میں سے اعش، منصورہ ابن عنون، از مرد، حماد بن ابی سلیمان، مغیرہ بن مقسم الفنی (رم ۶۳۲ھ) سماعک بن حرب رم ۶۳۲ھ اور حکم بن بیہت، ہمیشہ مشہور و معروف ہیں۔

فرائض میں اعش اور حلال و حرام میں حماد بن ابی سلیمان کا پایہ بلند تھا، ایک دفعہ منیرہ نے امام تھنی سے پوچھا کہ آپ کے بعد ہم کس سے سوال کریں گے تو امام تھنی نے کہا حماد بن حماد کی کمی اپنے معلومات، لکھ دیا کرتے رکھے اور کہتے تھے۔

وَاللَّهِ مَا أَسْأَيْدَ بِهِ الدِّينَا  
سجدہ میں اس کے ذریعہ دنیا کو نہیں طلب کرتا۔

سلیمان بن عبد الملک کے عہد میں شاہزادیں حماد نے وفات پائی۔

اعش کا نام سلیمان بن مہران ہے، یہ بنو کاہل دینو اسد کا ایک بطن کے موالی میں

شہ سعارت ابن قبۃ ص ۶۷۷ تہذیبۃ الریاض: روح الٹکہ تہذیبۃ الریاض: ح ۱۹ ص ۶۹

سے تھے، ان کے متصل محمد بن سعد کا بیان ہے  
وكان الْأَعْمَشُ صاحب قرآن و الْأَعْمَشُ، قرآن، فرقہ اور حدیث کے عالم  
فِرَاغْنَ وَعَلَمُ الْمَحْدِيَّةِ  
جیٰ القطان کہتے ہیں :-  
کان من الْمُشَكَّكَاتِ دکان علامۃ الاسلام مابد زاہد لوگوں میں سے تھے اور دینکے اسلام  
کے علمائے۔

اعمش کی پیدائش ۴۰ عصیٰ میں عاشوراء کے دن ہوئی اور وفات ۱۳۷ عصیٰ میں، لیکن بھی بن علی کی  
کہتے ہیں کہ ۱۳۷ عصیٰ میں اعمش پیدا ہوئے ہوں، تیم بن عدی ۱۳۸ عصیٰ میں اور واقعی دفنل بن دینا  
کا بیان ہے کہ ۱۳۸ عصیٰ میں ان کی وفات ہوئی  
علی ملاحت امام عنان کی علمی جلالت و برتری مسلم تھی، چنانچہ سید القراء طلحہ بن مصرن (رم ۱۳۶)  
کہتے ہیں :-

ما بالكونه اعجب الى من ابراهيم کوفہ، میں میرے نزدیک ابراہیم اور خشمہ سے  
بڑھ کر کوئی نہیں۔

غمیرہ کہتے ہیں کہ یہ لوگ ابراہیم سے اس طرح ڈرتے تھے، جیسے کوئی صاحب اقتدا حکم  
سے ڈرتا ہے

امام عنان کے علیل القدر معاصروں کو یہی ان کی فضیلت و تقدم کا اعتراف کیا ہے  
سید بن جیبرا اور امام شعبی جیسے احمد روزگار کے الفاظ اس کے قطبی ثبوت ہیں، حضرت سید  
الله طیقات (رض) کے اذانۃ المخاتم (رسقہ دوسم)، محدث سہ فیضہ بن عبد الرحمن بن ابی سیرہ و دینیہ، بن مالک  
بن عبید الرحمن بن ذؤسب الجعفری اللکوفی ہوں اپنے کائیں سنتہ عصیٰ میں انتقال کیا، تہذیب سیفی (۲۹۰)، تہذیب کتب المحدثین

فرماتے ہیں۔

الستفتوت دینکرا بر اهید المخجع ابراهیم تھجی کی موجودگی میں مجوس سے فتویٰ طلب کرتے ہوئے این عوْنَام امام تھجی کی وفات کے بعد امام شعبی سے ملے تو امام شعبی نے کہا، "قسم اللہ کی تھی نے اپنے بعد کسی کو اپنا نام نہ چھوڑا این عوْنَام نے پوچھا کیا صرف کوئی نہیں؟ امام شعبی نے کہا کوئی نہیں پر کیا محضور ہے، پیغمبر، شام و غیرہ ملکوں میں کبی ان کا نام نہیں"

امام تھجی کی وسعت معلومات کا تذرازہ اس سے ہو سکتا ہے کہ اعشر نے جب بھی کسی حدیث کا ذکر کیا تھجی نے اس پر اعتماد کیا۔ نامام شعبی فرماتے ہیں

ماڑک احمد اعلم من کسی کو اپنے سے زیادہ جائے والا نہ چھوڑا

تھجی کے مشہور و حلیل القدر شاگرد اعشر کہتے ہیں کہ ابراهیم حدیث کے عصیر فی کھنے کے معاصرین امام تھجی کے ہم عصر، انصافت سعید بن جیبریل محدث (۷۹ھ) امام شعبی، کھول شامی (رم ۱۱۸ھ) حسن لشیری (رم سنہ ۳۴) طاؤس بن کنسان (رم ۱۵۵ھ) اور یہ پرے المئکبار ہیں جو اپنے اپنے اطراف میں درجے خلاف نہیں ہوتے رہتے۔ ان ممتاز معاصرین میں امام تھجی کی خصوصیت قابل ذکر ہے کہ اس دور میں امام تھجی کے سوا نقد و حدیث کے عینہ الحد و عینہ نہ سب ہی موالی رہے صرف امام تھجی کی ذات گرامی نہیں جس کو سارے عرب، عجم کے مقابیہ میں پیش کر سکتا تھا۔

ایک دفعہ عبد الملک بن مروان نے امام زہری (رم ۳۷۰ھ) سے پوچھا کہ آج تک

لئے تذکرہ الحفاظ، ایقنا ابن سعد (۷۰-۷۶۷ھ) نہ ابن سعد: ج ۷ ص ۱۹۸ تک طبقات ص ۱۷۷ تک هدیب ار، ۱۷۷ تذکرہ الحفاظ نہ تفسیر درج البيان ۲۳۲ (الرقان) الاسلام ص ۱۹۱ ایضاً مقالات شبلی، اس واقعہ کو ہشام بن عبد الملک کی طرف بھی منسوب کیا گیا ہے لیکن قرآن تیاتے ہیں کہ یہ رسول اللہ عبد الملک ہی کے ہو سکتے ہیں علاوہ ہریں امام تھجی کی وفات ہاتھا مورثین ولدیں کے عہد میں ہوتی۔ پھر ہٹا اس کے عہد میں تھجی کا ذکر کیسا؟

کامئیں کوں ہے، زہری نے کہا عطا اور بن الی ربان م (صلی اللہ علیہ وسلم) عبد الملک نے کہا اور بن میں، زہری نے کہا طاؤس، اسی طرح عبد الملک نے مصر، جزیرہ، خراسان، پیغمبر، کوفہ کے سغلی پر چاہ در زہری نے کھول بزید بن الی عبیس، یحیون بن زہر ان اور صالح بن مذاہم کے نام پر عبد الملک ہر شخص کے نام پر پوچھتا ہا تھا کہ یہ عرب ہیں یا مجم، زہری کہتے جاتے تھے کہ مجم، جب ابراہیم شعی کا نام لیا اور کہا کہ وہ عرب ہیں تو عبد الملک نے کہا کہ اب دل کو تسلیم ہوئی۔

شعی اور شعی اور میں امام شعی کی ہمسری اگر کسی کو حاصل تھی تو نہ امام شعی دم (صلی اللہ علیہ وسلم) کی ذرا گرامی تھی، امام شعی عمر میں امام شعی سے بہت بڑے تھے، ان کو پانچ سو صبحاً کرام کی ملاقات کا شرف حاصل تھا،

امام شعی و دنوں اہل کوڈ کے فتنے دعویٰ ممالات ملے کرتے تھے اور کوئی مسئلہ آن پڑتا تھا تو یہی دنوں بزرگ نیصلہ صادر کرتے تھے ان دنوں کے اقبال دناؤ نے حضرت عبد اللہ بن مسعود، حضرت علی کرم اللہ و جہد حضرت عمر فاروق رضوان اللہ علیہم جمعین کے فیضلوں کے آئینہ دار ہیں، روايت بالمعنى او راستا دنوں بزرگوں کے یہاں موجود ہیں۔ لیکن یہ قول ابن عون للہ ان دنوں کی طبیعت میں اس قدر فرق حضرت تھا کہ امام شعی کی طبیعت میں انقباض تھا اور امام شعی کی طبیعت میں انقباط، باہم وصفت اپ اس قدر محتاط تھے کہ جب تک کوئی سوال نہ کرتا تکلمہ فرماتے، زبید کا بیان ہے:-

ما سالت ابراہیم عن شعی میں جب کبھی ابراہیم سے سوال کرتا تو ان کی  
الاعرف فیہ الکراہیہ ناسفیہ گی ظاہر ہو جاتی۔

اعمش ہے کہتے ہیں۔

فلت لاحبرا هلیم راتیف فاعرض علیک میں نے ابراہیم سے کہا کہ آپ کے باس آتا ہوں اور سوال پیش کرتا ہوں تو انہوں نے کہا گیں بالبند کرتا ہوں کہ کسی چیز کے متعلق کہوں اور اس کی دھوکہ کذا

حقیقت تری اور پڑو۔

ابو حیان ایک مشکل پوچھنے آئے تو آپ نے فرمایا، کوئی اور نہ ملا جس سے پوچھ لیتے غرض خاموش رہنا چاہتے تھے لیکن کب تک خاموشی سے گذار سکتے کہ وہی نظریہ کے کوئی زبان نہ تھے۔  
تحقیقی کے مراحل اسلام سنت میں اکثر بڑی و مردی عنز کے درمیان کا واسطہ محدود تھا تاہے ایسی زوابیت فقہا و اصولیین کے تزدیک مرسل کبھی جاتی ہے، لیکن محمد مصطفیٰ کی خاص اصطلاح پر ہے کہ اگر تائی اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے درمیان کا واسطہ مذکور نہ ہو تو وہ حدیث مرسل کبھی جاتے گی۔

امام تحقیقی اصحاب مراحل سے ہیں۔ حافظ ابو سید علائی ان کو مکث ادارہ مسالہ کہتے ہیں۔ علوم الحدیث میں امام حاکم کا بیان ہے کہ مدینہ میں ابن المسیب (رم ۷۹۶ھ) کے میں عطاء بن ابی رباح، بصرہ میں حسن بصری، کوئی میں ابراہیم بن زید تحقیقی، مصر میں سعید بن ابی ہلال بشیر میں کھول سے اکثر حدیثیں مرسل روابط کی جاتی ہیں۔ ان کے علاوہ امام شعبی، قاضی شریح خا محمد بن سیرین، مجاہد بن جبیر الخزنداری، ابوالیاس معاویۃ بن قرۃ البصری و غیرہم سب اصحاب مراحل ہیں۔

# قرآن کے تحفظ پر ایک تاریخی نظر سر

از جناب مولوی خلام بیانی صاحب ایم۔ اے (عثمانی)

(۵)

اسی عامد و ستور کے مطابق ظاہر ہے کہ قرآن کی بھی راتی شکل اس کے سوا اور کیا ہو سکتی ہے کہ جس حال میں پڑیں کرنے والے نئے دنیا کے والا قرآن کو کیا میں بھی قرآن کی اصلی شکل ہے، یہی سمجھا بھی گیا ابتداء سے اس وقت تک اسی شکل میں قرآن نہیں انسل سے منتقل ہوتا ہوا چلا آ رہا ہے۔ یہ ایک واضح کھلی ہوئی بات ہے لیکن کچھ دن سے پورپ کے مستقشیر قرین نے دنیا کو قرآن کے ستعلیٰ ایک فاص مسئلہ کی طرف متوجہ کیا یعنی اس کتاب کی ہر سورہ، سورہ کی ہر ہر عبارت کا ہر فقرہ کب نازل ہوا اس کا پتہ چلانا چاہئے۔ سمجھا یہ گیا ہے کہ قرآن کی صحیح مرتب شکل وہی ہو سکتی ہے جس میں نزدیکی ترتیب زینی ان سوانوں کے جواب ... کے بعد قرآن کی ترتیب صحیح ترتیب ہو گی اگر جیسا کہ میں نے عرض کی تصنیفی کاردا کرنے والوں کا عامم قاعدہ ہے کہ اپنی تصنیف کو آخری شکل میں مرتب کرنے سے پہلے متفرق قسم کی ماد داشتوں میں مواد کو فوٹ کرتے رہتے ہیں اور بعد کو ان ہی ماد داشتوں کی مدد سے آہستہ آہستہ اپنی کتاب کو مکمل کرتے ہیں بلکہ سب ادفات پر کمی کیا جاتا ہے کہ کتاب کے جس حصہ کے مغلوق مواد کو دیکھتے ہیں کہ فراہم ہو چکا ہے تو پہلے اسی حصہ کو لکھ دیتے ہیں، یوں ہی سہولتوں کے لحاظ سے پہ نذریج یہ کام جب پورا ہو جاتا ہے، تب آخری غنیمہ میں کتاب کو مرتب کر کے دنیا کے

سلسلے مام قاعدہ ہے کہ مصنفوں اپنی کتاب پیش کر دیتے ہیں۔ جیسا کہ میں نے عرض کیا یہی آخوندی شکل اس کتاب کی اصلی اور واقعی شکل فراہم کیا ہے اور کسی کے ول میں اس کا خطہ بھی نہیں ہوتا کہ مصنف کو کون کون مراحل سے اپنی تصنیف کے اس جدد جہد میں گزرنا پڑتا۔ اس کا پتہ چلائے، مصنف کے پرانے فائلوں اور ان سبتوں کو ٹھوڑے جن میں اس کی یادداشتیں رکھی جاتی تھیں اور کاغذ، سیاہی دینگروہ کی کہنگی اور تازگی کو دیکھو دیکھ کر فیصلہ کرے کہ ان یادداشتوں میں تاریخی طور پر کون کو مقدمہ اور کون کو موجود قرار دیا جائے یا کہ مصنف نے اپنی کتاب کے کس حصہ کو پہلے کمل کیا اور کس حصہ کی تکمیل بعد کو کی۔ بالفرض

### «غم نداری نسبتی»

کی ان غیرہ مزدوری جھنجھنوں میں میں تو خیال کرتا ہوں، کوئی خواہ مخواہ مبتلا بھی ہو، تو ایک قسم کا خبط ہی اس کو سمجھا جائے گا۔ تاہم انسانی تصنیفات کے متعلق سراغ رسانی کی اس غیرہ مزدوری ہم کا ممکن ہے کہ کچھ فائدہ بھی ہو۔ غریب آدمی زندگی کے مختلف دور میں مختلف حالات سے گذاشتا رہتا ہے۔ کبھی انسراح قلب انبساط و نشاط کی حالت میں رہتا ہے کبھی انقباض و دکوفت دماغی میں مبتلا ہو جاتا ہے یا اور اسی قسم کے دوسرا نفیتی کیفیات کا اثر صیبے زندگی کے تمام شعبوں پر ڈلتا ہے۔ انسان کے تصنیفی کار و بار بھی اس سے متاثر ہوں تو اس پر تعجب نہ ہونا چاہتے، اور کچھ نہیں تو بھی کیا کم ہے کہ کتاب کے کسی حصہ کو نشاط و انبساط کی حالت میں مصنف نہ کہا ہے اور کس حصوں کی تکمیل انقباض و دکوفت دماغی کے زمانہ میں ہوتی، اس مسئلول سے اسی کا پتہ چل سکتا ہے مگر اندر میں کے متعلق قرزا جی اور دماغی اتار چڑھائی کی اس کیفیت کی بھی گنجائش نہیں۔

مگر یہ غریب بات ہے کہ غیرہ تو غیرہ مسلمانوں کا ایک طبقہ جو قرآن کو خدا کی کتاب مانتا ہے

ادھر کچھ دوں سے اسی بلاستنی، عنیر عز دری مشغے میں یورپ کے لعفن پا در بون کے اخواں ایسا شاردن سے  
المجگب گیا ہے۔

خود یعنی اسی میں الجھا ہوا ہے اور جانشی ہے کہ جس مسئلے کا مسلمانوں کے دل پر کسی  
زمائے میں کبھی کسی قسم کا کوئی خطرہ نہیں گذرا تھا اسی میں ان کو بھی الجھاد سے بڑھتے ہوتے  
بعض توہیناں تک پہنچ کر کہنے لگے کہ قرآن کا مطلب ہی مسلمانوں کی سمجھ میں نہیں آ سکتا جب  
تک کہ موجودہ ترتیب کو ایڈ پلٹ کرنے والی ترتیب پر قرآن کو مرتب کر کے نہ پڑھا جائے  
عیسائی پادریوں کی بات تو سمجھ میں بھی آئی ہے وہ قرآن کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے  
ذائقی انکار و خیالات کا العیاذ باللہ جموج عجم ہے تھیں اس نے تزویلی ترتیب کے پتے چلائے کا  
فائدہ یہ بتاتے ہیں کہ اس ذریعہ سے

”ہم ایک ذبر دست دماغ کی ترقی، ایک پاکیزہ روح کی کمزوری دتوانائی اور ایک بُرے  
الشان کی ناگزیر بُری نگلوں کو دیکھنے لگتے ہیں“ ریس پول خطبات دادا بیٹ رسول صدا

لیکن خیال تو کچھ ایک مسلمان بے پارہ جو قرآن کو محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
کا نہیں بلکہ خالق کائنات کی براہ راست کتاب یقین کرتا ہے کیا اس تزویلی ترتیب کی تلاش  
میں پا پڑ پہنچنے کے بعد اللہ میاں کی پاکیزہ روح کی کمزوریوں اور ناگزیر بُری نگلوں“ کامتاشا  
دیکھنا چاہتا ہے؟ یا تزویلی ترتیب کی جستجو کی دعوت دینے والے کیا اپنے پیدا کرنے والے  
مالک کی ان ہی مزبوری حركات کا متماشا خود ہی اور مسلمانوں کو بھی دکھانا چاہتے ہیں؟

میں نے جیسا کہ عرض کیا انسانی تصنیفوں کے متعلق بھی جب اس قسم کی کرپنگوں  
کا مالی خولیا و ماعنوں میں پیدا نہیں ہوتا تو اسیا ذباذنق سمجھا تھا و تعالیٰ کی کتاب کے متعلق اس سوال  
کے جھٹکانے کے منسی ہی کیا ہو سکتے ہیں؟ اور کوئی چاہئے بھی تو میں نہیں سمجھتا کہ کسی انسانی تصنیف

کے متعلق ہی ان باتوں کا پتہ چلا آسان ہے کہ مصطفیٰ کو اس کی ترتیب کے سلسلے میں کن مرحلہ  
سے گزرنا پڑتا، یادداشتوں میں کون سی یادداشت پہلے نوٹ ہوتی اور کون بعد، یا کتنا بات کون  
ساختہ ہے نہیں ہوا۔ اور کون بعد، قرآن کے ساتھ مسلمانوں کی غیر معمولی تجسسیوں نے جہاں  
ہبہت سی عجیب و غریب چیزوں قرآن کے متعلق پیدا ہوئی ہیں۔ شاید اس کتاب کے ایک ایک  
حرفت اور حرف کے اعماق یعنی زیر ذریعہ پیشی، سب ہی کو الخوف نے فواب کا کام سمجھ کر  
گزی ہے، اور جو کچھ اس سلسلے میں تیرہ سورہ سرس کی طویل حدت میں دہ کرتے چلتے آئے ہیں  
ایک منقول کتاب کا درہ ہمتوں ہے غیر معمولی تجسسیوں کے اسی ذیل میں دنیا کی تمام کتابوں کے  
 مقابلہ میں صرف قرآن ہی ایک یعنی کتاب ہے جس کے کل تو نہیں لیکن معقول اور معتبر حصہ کے  
متعلق مسلمانوں میں اسی روایتیں پائی جاتی ہیں، جن سے اس کا پتہ چلتا ہے کہ اس کتاب کی کون  
سی سورہ کس مقام میں اُتری یعنی مکہ میں یاد ہے میں، اسی طرح ان ہی روایتوں میں اس کا یعنی  
تذکرہ کیا گیا ہے کہ فلاں آیت بآئیوں کا مجموعہ فلاں مشہور واقعہ کے وقت اڑا۔ خان زدل  
کی اصطلاح ان ہی معلومات کے متعلق مسلمانوں میں مردح ہے اور یہی ایک حد تک صحیح ہے  
کہ ان روایتوں کی حد سے سورتوں کی کافی تعداد کے متعلق اس کا پتہ چلا یا گیا ہے کہ مکہ میں اُتریں  
یاد ہیں اور کھوٹی یعنی ہبہت آپتوں کے متعلق ہی کوئی آپا ہے تو اس قسم کے معلومات فراہم کر  
سکتا ہے لیکن ان ساری معلومات کے بعد کئی مسلمانوں نے نہیں لیکر یورپ کے ان ہی یادیوں  
نے جو آخر کل استشراق کی نسبت چہروں پر ڈال کر یاد کرنا چاہتے ہیں کہ سجائے دینی اور مذہبی  
عصیت کے ان کے کار دبار کا الفعل صرف علمی تحقیقات سے ہے۔ یہ حال مفترض ہے کہ ایسی طبقہ  
دو دھانی سو سال کی کدو کاوش کے بعد اس نتیجے تک پہنچا ہے کہ

”یہ فریب نزول کا معلوم کرنا نہیں ہے“ (روانہ گی)

برش فیلڈ جو اسی فیلڈ کا مشہور سپاہی ہے اس بے چارے کو بھی اسی اعتراف پر مجید ہونا چاہکہ  
مدین پہنچے ہی سے اس کا اقرار کیوں نہ کیوں کاس سلسلے میں رینی نزولی ترتیب کی جائیں گی۔  
قابل اعتماد تاریخ حاصل کرنے کی بہت ہی کم ایسید ہے۔ دیپ فقرے پر فسیر احمد کی کتاب سے لفظ ہوئیں،  
اور یہ حال تو اس وقت ہے جب قرآن کی موجودہ منوارت، قطبی مسلمہ ترتیب میں ترتیم کی اجازت  
ان روایتوں کی بنیاد پر دیدی جو شان نزول کے سلسلے میں ہماری کتابوں کے انداز پائی جاتی  
ہیں لیکن جانے والے جانتے ہیں کہ روایات کا جزو خیرہ ہمارے یاں پایا جاتا ہے اس ذخیرے  
میں سب سے زیاد و مکر در اور حد سے زیادہ ضعف ان روایتوں کی خصوصیت ہے جن کا قائل  
قرآن کی تفسیر وغیرہ سے ہے، محمد بن کاس پر اتفاق ہے، تواریخ تواریخ کے نیز تابل  
کی روشنی نہ ہے۔ سہی عقلا ہی سہی میں پوچھتا ہوں کہ ملکوں کے دم کی روشنی سے کیا مخلوب ہو سکتی  
ہے جن چیزوں کو آفات کی روشنی میں ہم دیکھ رہے ہیں اور جو معلومات اس روشنی میں ماحل  
ہوئے ہوں، کامان معلومات میں ترتیم کی حوصلات ان چیزوں کی مدد سے کوئی کر سکنا ہے  
جن پر گھب اندھیری رات میں ہلکنکی دم کی روشنی میں الفاقا کسی کی نظر پر چکی بیعنی کچھ کہ قرآن  
کی موجودہ مرتب شکل کے متعلق ہمارے علم کی عقلی بیانیت، نزولی روایات کے مقابلوں میں بھی لکھ  
اس سے بھی اُہمی زیادہ ہے ہے۔

کے نزولی روایات کی جیبیت اور سنداں ان کا دوسرا سے اسلامی روایات کے مقابلہ میں کیا درج ہے ایک مستقل مضمون ہے  
سب سے بہلا مسئلہ اس سلسلہ کا یہ ہے کہ کسی آیت ہا آیتوں کے کسی ہمود کے متعلق صحابی یا امامی جب پہنچتے ہیں کذال  
معاملہ میں تائل برلنی نہیں نزل فی کذا اور کہتے ہیں تو اس کا دافنی مطلب کیا ہوتا ہے۔ شیخ الاسلام ابن تیمیہ علامہ ناکشمی حصہ  
البراء، "حضرت شاہ ولی اللہ اور دوسرے اکابر ائمہ اسلام نے تصریح کی ہے کہ جس معاملہ یا جس واقعہ قرآن کی دو آیت  
صادق اُنی ہے تو اسی کے متعلق تبیر کا ہا ایک بڑی ترقی تھا اسی ہے آیت خلاف چیز پر صادق اُنی ہے اسی مفہوم کو نزل فی کذا نام  
(بچھے ہاشمیہ بر صغیر اکٹھ)

نزوی ترتیب کا ایک تاریخی طبقہ اسی نزولی ترتیب کے متعلق ایک دلچسپ طبقہ دہلي ہے جسے  
منسوب کرنے والوں نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی طرف مشتبہ کر کے پھر اس طرح اسے مشہور  
کر دیا ہے کہ عوام میں گوایا یہ مان لیا گیا ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے نزولی ترتیب پر قرآن  
کو مرتب کر کے ایک سنتی واقعہ میں تیار کیا تھا۔

واقعہ یہ ہے کہ اس نزولی ترتیب کا مطلب لکھرفت یہی ہے کہ جلد بندی میں سورتوں  
کی یعنی ان فرقائی رسالوں کی بوجو ترتیب اس وقت ہاتھی جاتی ہے یعنی پہلے سورہ فاتحہ، پھر البقرہ پر  
اک همراه آخر الناس تک۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے سنتے میں سورتوں کی ترتیب یہ ہے یعنی،

دینیہ عاشقہ صفوہ گذشت، کے الفاظ سے لوگ ادا کرنے تھے قیامت نک پیش آئنے والے راتھات پر قرآنی آیتین عمرِ مختار  
آتی ہیں اس پیشے ہم ہر زمانہ میں کہ کہنے ہیں کہ یہ آیت غلام مخالفہ مادا قدر یا مسئلہ کے متعلق نازل ہوتی ہیں لیکن اس کا مطلب  
کو ماقصہ اسی وقت وہ آیت نازل ہوتی ہے مجع زہر کا دیکھو اتفاق دفعہ ۴۹، شاہ ولی الشہرۃ الکبیر میں یعنی یہی لکھا  
ہے این یعنیما در ز کشی کے اقوال اتفاق ہیں ہیں، غلام وہ اس کے کون ہنس جانتا کہ نزولی روایتوں سے بخاری و مسلم  
بلکہ صحابہ کی اکثر کتابیں غالی ہیں دوسرا سے بلکہ تیارہ ذمیتیرے درجی کتابوں میں یہ روایتیں ہیں اور اس پر  
بھی حال ان روایتوں کا ہے کہ ایک ایک آیت کے متعلق این نزول کی روایتوں میں متفاوت دو اتفاق بیان کئے گئے ہیں  
ان روایتوں کی کیا حالت ہے ان کا سرسری اندازہ اسی سے ہو سکتے ہیں کہ ادو تو اور یہ مسئلہ کو سب سے پہلی نازل  
ہوئے ہاتھی آیت نک کے متعلق ایک سے تا اندر واسیں ہاتھی ہیں عام طور پر افڑا کے متعلق شہر ہے لیکن  
نزولی روایات کے ذمیتیرے میں دیکھنے سے معلوم ہو گا کہ عین لوگ سورہ فاتحہ کو یعنی لوگ سورہ اعلیٰ کو سب  
سے پہلی نازل ہوئے ہاتھی سورہ قرار دیتے ہیں، اسی طرح کہاں نازل ہوتی ہے اس سوال کے جواب میں آپ کو سورہ  
فاتحہ نک کے متعلق معلوم ہو گا کہ بجا نے نک کے کہتے ہیں مدینہ میں نازل ہوتی اور یہ قوام بات ہے کہ ایک ہی آیت  
کے متعلق پائی جائے پہنچان نزول نک مردی ہے اب قدم سے محمد بن کے اس طرز علی پر کہ ان ہی نزولی روایتوں  
کی وجہ سے کہہ دیتے ہیں کہ غلام آیت ہائی و غیر مخلص نازل ہوتی ہے مختصر تقدیم کی ہے۔ ۱۷

تو میں یہ عرض کر جکا ہوں کہ اس میں کوئی اہمیت نہیں ہے، کسی ایک مصنف کی چند کتابوں خلاف سعدی کی گستاخ دوستان کی جلد بندی ہی آپ خواہ دوستان کو پہلے رکھا ہے ماگستان کو ان دو دوں کتابوں کے مفتا میں پر کوئی اخواز کا نہیں پڑتا اور ابھی آپ کو معلوم ہو گا کہ بعض دوسرے صحابہ کے فرائی شخوں کے مشتعل کتابوں میں لکھا ہے کہ ان میں سورتؤں کی ورثیب وہ نہ لقی جو اس وقت پائی جاتی ہے میکن اس نزدیکی ورثیب کا مطلب الگ ہے کہ ہر ہر سورہ میں اگر آئینوں کے اندر جو ترتیب اس وقت پائی جاتی ہے حضرت ملی واسے مرتبہ شخے میں بجاۓ اس ورثیب کے کوئی اور ورثیب نہیں میں دی گئی تھی فراس کا؟ نیچہ کیا ہو سکتا ہے اس کی وجہ پر داستان فوایبی آپ کو معلوم ہو گئی تھیں جونکہ حضرت ملی کی طرف اس روایت کو منسوب کر کے مختلف مستمد کی غلطیاں پھیلانے والے پھیلا رہے ہیں اس نئی مناسب معلوم ہوتا ہے کہ خدا اس روایت کی جو واقعی حیثیت اور کیفیت ہے پہلے اس سے مسلمانوں کو مطلع کر دیا جاتے۔

وادع صرف یہ ہے کہ روایات اور حدیثوں کی موجودہ عامم کتابوں مثلاً سخاری و مسلم اور ان کے سوا مصحح کی جو دوسری کتابیں ہیں ان میں سے کسی کتاب میں یہ روایت نہیں بائی جاتی جو اس کتابوں میں ہی نہیں بلکہ جن کتابوں کو محدث کی کتاب میں کہتے ہیں خواہ سنداً ان فامعماً کہنا ہی گراہو ہوں میں بھی یہ روایت نہیں بلکہ چند غیر موروث کتابیں جن کا ذکر سیوطی نے افغان تین کیا ہے ان کے سوا سنن کے ساتھ صرف ابن سعد کی کتاب طبقات میں اس وقت تک مجھے یہ روایت ملی ہے کہ ان الحال میں بھی اس روایت کو نقل کر کے صرف ابن سعد ہی کا خالد رہا ہے . . . . .

..... حس سے بھی سمجھ میں آتا ہے کہ صاحب کنز الدلائل نکہ جلال الدین سیوطی نے رطب دیا اسیں روایت کی صحیطہ والنسا مکونی پیدا، جب تیار کرنی چاہی قرآن دو دویں زرگوں کو بھی غالباً ابن سعد کے طبقات کے

سو اکسی ایسی کتاب میں یہ افراد ملا جیسے وہ لا بین ذکر خیال کرتے ہیں حال ابن سعد نے جن الفاظ میں اس روایت کو درج کیا ہے ان کو پڑھ لیجئے جو ہے ہیں۔

عن محمد قال نُسْتَ اَن عَلِيًّا اَبْطَاعَ  
مُحَمَّدُ رَبْنُ سِيرِينَ اَسَے یہ روایت ہے وہ کہتے  
شَفَعَ مُجَاهِيْرَ اَطْلَاعَ دِيْنِيْ ہے کہ حضرت علیؑ کا  
عَنْ بَعْدِهِ اَبْنِيْ بَكْرٍ تَقِيَّهَ اَبْرَكَرْ فَقَالَ  
اَكْرَهْتَ اَمَا سَرَّنِيْ فَقَالَ لَا ذَلِكَنِيْ اِلَيْتَ  
مِنْ سَرَّتْ اَنْ لَا اَسْرَدَنِيْ بِرْدَانِيْ اَلَا  
كُجَهْ تَأْخِيرْ هُوَنِيْ تَبْ حَضَرَتْ اَبْرَكَرْ حَضَرَتْ علِيْ  
بِيمِينِ اَنْ لَا اَسْرَدَنِيْ بِرْدَانِيْ اَلَا  
اَلِيْ الْصَّلَوةَ حَتَّى اَجْمَعَ الْقُرْآنَ  
سَمَّى اَدْرَبْ جَهَنَّمَ كَمِيرِيْ اَمَارَتْ (یعنی خلافت)  
كُوكَبَ اَلْسَنْدِ كِیْ اَسَ پَرْ حَضَرَتْ علِيْ نَسَے فَرِيَاكَر  
نَهِيْ، مَلِكَ بَاتِ یہ ہے کہ میں نے یہ تسمم کھائی تھی  
کِنَازَ کَسَ سوا اپنی چادر دھیسے اور توہ کر باہر نکلتے  
لئے اسے) اَنْ اَدْرَهُونَ گَاحِبَتْ تَكَدُّقَرْ قَرْآنَ کَوْ  
جَمِيعَ مُذَكَّرَوْنَ۔

اصل روایت تو اسی پڑختم ہو جاتی ہے آگے محمد یعنی ابن سیرین نے آخر میں اتنا اضافہ اور کیا کہ  
فَزَّمَوْ اَنَّهُ لَنْبِهَ عَلَى تَنْزِيلِهِ  
لوگ خیال کرتے ہیں کہ حضرت علیؑ نے تنزیل پر  
ابن سعد نے ملٹا مطبوعہ دیوب پر اس قرآن کو لکھا تھا۔

لبس یہ ساری فتنہ قرآن کی نزولی ترتیب کا ابن سیرین کے ان ہی الفاظ "کتبَهُ عَلَى تَنْزِيلِهِ" کو میادا ہے  
اُٹھایا گیا، میں نے پہلے بھی کہا تھا کہ سبع روایتوں میں اپنے خود رہ اشیدہ مطالب بہر کران سے لکھ دی  
نے تھا اُن فتنے اُٹھایا ہے ان میں لیک روایت یہ ہی ہے ملا م شہاب محمد و آلوسی سنانی تفسیر  
درج المعاوی نے کے مقدمہ میں لکھا ہے کہ اس روایت کو چکاری بناؤ کر فتنے کی ہاگ ہیں لوگوں نے پھیلانی

ان میں سب سے زیادہ نایاب تھی بیت ابو حیان اور حیدر کیا ہے زد بھتے مقدار درج المعنی صفحہ ۱۱۷) یہ اوجیان نوحی کوں تھا اور زندگی بھر لیا کرتا رہا اس کا قدمہ تاریخی میں پڑھیا۔

له الوجیان توحیدی کے بچھو خالات لسان امیریزی میں اما نظابن تحریر لی ہیں یا انہی میں اختری نے لکھا ہے کہ یہ جو حقیقی صدقی کا اوصی ہے، اس عہد کے در پیغمبر رضی صاحب علیہ السلام اور این العبد کے دیواریوں میں تھا۔ علم کو دنیا طلبی کا ذریعہ اور اعکے دیواریں میں حسوس کریتا تھا جو یہاں عصیا کا اس کا بیان ہے اس میں کامیابی اس کو نہ بھی تب اس سے علم سے تمنہ انگیزی کا فرمائیت شروع کیا تھا اسی قابل تھا اور حیری کے باوجود سرو جی کا پارٹ اور کیا رات تھا اسی سے عین لوگوں سے ہر کے ساتھ لکھا ہے کہ بعد ازاں کا تخفیح تھا اور دلیل الفاظ صفا اور میسونت (۱۱) یا عربی تھا۔ یعنی فلسفہ اور اسلام اور ساتھا اس سب تھا اور ادیبوں کے سامنے فسفی اور عصی این را وہی کہا یہ کہ ستم بیت کے نہادت مذکوری کی طرف۔ جو کہ اسی لکھا کرتا تھا پر طاہر علیم بھتائے ہے کہ یہ بیش تر نگاہ اگریس فلسفہ اور اسلام اور میسونت اسی کے ساتھ اسی کیا تھا جعلی کتابوں کے بلکہ میں کمال تھا لکھا ہے کہ حضرت ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما اس سے ایک بتوئی خطا رسمی تسلیف کیا اور ظاہر یہ کہ حضرت علیؓ نے ابو بکر کے ہاتھ پر سیست کرنے سے جس نکار کیا تو دونوں والوں کو عمر بن الخطاب نے میں کریم خط حضرت علیؓ کو لکھا تھا، اس نظر میں کہیں تو پوشاندہ باتیں بھی اور سبی و حکما یا حضرت علیؓ کو وہی گئی تھیں الگز اس جعلی خط کو کوہ کر مسلمانوں میں اسرائیل پیغمبر علیہ السلام اور عبین اور گزر نے اس سے دریافت کیا، ایک دن را کھولی دیا کہ شیعوں کے خواستہ خداوی ہمیزی نہیں۔ ملکہ نہیں، اخوند نہیں اسے علیؓ نے زیادہ اس میں مسلمانوں کے خلاف مفاد تھا ایسی باتیں بولیں کہ تو غیر مشروب کی کئی تھیں جو کسی سہری مسلمان کی طرف بیوی کاربر کاری کے سلسلے میں متصوّب نہیں ہو سکتیں اس سنتیت میں ان حضور کے ادراک رہنے سے بھی ہیں اسی ابتا پر علماء حق نے اس کے منافق اس فلسفہ کی نسبت میں کتابوں میں اخلاق کیا کہ یہ برا جھوٹا مفتری، اور اس سے مفلس، علاجیہ بھرودہ بھروس کرنے والا درحقیقت پاکی نکاح ہے زد پیشی بھولان کے پھیلانے میں کہا رکھا تھا۔ حافظ ابن حجر نے ابن مالی کی کتاب الفتویہ سے ملت کا نقشہ کیا ہے۔ ابن حوزی نے لکھا ہے کہ ”الوجیان زندگی تھا“ اس کی انہی جملوں کی وجہ سے ہمیزی دریافت اس کو جباریں بھی کہو باتا اصلی نام میں بن محمد تھا کھا ہے کہ جب مرے لگاتو اس کے غاراً دراستھا اس کے اور گرو جمع تھے اور اس کی زندگی کی خصوصیتوں سے دلقت تھے کہ جو اکر بے پارادی نے الفرات کی تھیں شروع کی، اور قرب استغفار کے

بہر حال میں بر کہنا پاہتا ہوں کہ سورتوں کی ترتیب کا ذکر اگر اس روایت میں ہے اور بتاؤ  
کے جوانا غلط ہیں ان میں یعنی اس کی بھی گنجائش ہے تو اس وقت تو خیر کوئی بات ہی نہیں ہے اب بھی  
مسلمان بچوں کے پڑھانے کے لئے عم کے پارے کی سورتوں کی ترتیب بدل دیتے ہیں یعنی پہلے  
واناس پھر الفلن اور آخر میں سورہ عم قیاس اعلون ان پاروں میں جھپاپی جاتی ہے کسی کو خیال بھی نہیں  
گزرنما کہ ترتیب سورتوں کی اگر بدل بھی گئی تو کیا ہوا؟ اور مقصود اگر سورتوں کی آئینوں کی الٹ پھر  
کا ہے، غالباً افتنہ پر داندلوں کی بیسی نسبت یہی ہے بلکہ درست سورتوں کی نزدیکی ترتیب کے مسئلہ کو اتنا  
اہمیت کیوں دیتے، تو اب دیکھتے روایت کا حال کیا ہے، محمد بن عین ابن سیرین روایت کی ابتداء ہی  
کرتے ہوئے "نُبَتْ" کا لفظ بولنے ہیں، یعنی مجھے ایسی اطلاع دی گئی ہے لیکن اطلاع دبنے والے  
کا نام نہیں لیتے ہیں بلکہ روایت محبوب ہو گئی اور اس سے بھی وحی سب بات تو اس کے بعد ہے یعنی جب  
نزدیکی ترتیب کی خبر دینے لگے تو زعموا "کا لفظ" ستمال کیا یعنی لوگ ایسا خیال کرتے ہیں کہ حضرت علی  
نے فرآن کے اسنئے کو تسلی پر لکھا تھا، جا سے خود "زعم" کا لفظ عربی میں روایت کر گرد رکر دینے  
کے لئے کافی ہے اسی لئے بعض لوگوں نے نزدگوں میں اپنے لڑکوں سے کہا تھا کہ "زعما" کا یہ لفظ

---

(بقیہ عاشی صفحہ گذشت) لئے اس کو پڑھتے گئے، کہتے ہیں کہ ابو جان نے تبت آنکھیں کھو لیں اور سر اٹھا کر بولا  
کہ کیا میں کسی فوجی پاہی یا لیس کے دان کے پاس بھالہا ہوں پھر کہا کہ "رب خوف" کے دربار میں حاضر ہو یہا  
ہوں اسی آخری فقرے پر دم تکلیف گیا خدا ہمیں جانتے ہے کہ اس کا انجام کیا ہوا؟ دراصل اس کے مراحل میں شوفی  
اور گستاخی ہی۔ ادب سے محروم تھا صاحب بن عبادا درا بن العید کے دربار میں جب توفقات رکھتا تھا  
تو لوگوں نے بیان کیا ہے کہ ان کی تعریف میں سبانڈ کرتے ہوئے یہ تک اس نے لکھا رکھا ہے مسلمانوں کے دینی اختلافات  
دوہی کریمین تو ان پر بھی وحی نازل ہوئے گے، اور شرعاً نئی ہو گئے مسلمانوں کے دینی اختلافات  
کا حالت ہو جائے متعدد جملی حدیثوں کے شہر کرنے میں اس نے فاضی شہر حاصل کی جن میں حضرت کا  
والی یہ روایت بھی ہے یعنی فرآن کی نزدیکی ترتیب کی وجہ سے بیت سے سکے رہے دیکھو ڈائے "سان المیزان"

مجھے سچھ دو، یعنی کبھی استعمال نہ کرنا عدالت ہیں بھی آیا ہے کہ جھوٹ کو چینا کرنے کے لئے مزعموا کا  
لفظ بہت اچھی سواری کا کام دیتا ہے جیسے اس زمانے کے اخبار نوں لیں "سمجھا جاتا ہے" "تیاس کیا  
جاتا ہے" "معتبر حاقوں سے یہ بات پہلی ہے" دراصل جھوٹ کو اگر گے بڑھانے کی یہ سواریاں ہیں مسلسل  
اس کے خیال کرنے والے کون لوگ نہ ان کے نام کا بھی ابن سبیرین ذکر نہیں کرتے یہ دوسری ہے  
اسی روایت میں ہے حافظ ابن حجر نے اسی لئے اقتداء کا نقش بتاتے ہوئے اس روایت کو سند  
سرد کر دیا ہے اور مان بھی لیا جائے تو زوالی ترتیب میں سورتوں کی ترتیب اور آیتوں کی ترتیب  
دو لذت کا احتمال ہے، لیکن مدعا مدد عیوں کا جب ہی ثابت ہو سکتا ہے کہ وہ کسی فرد یا سے پشاۃت  
کریں کہ سورتوں کی ترتیب نہیں بلکہ ہر سورہ کی آیتوں کی موجودہ ترتیب کی جگہ زوالی ترتیب حضرت  
والانے دی کی طبقہ ہے کہ اس کے معین کرنے کی قطعائکوئی صورت نہیں ہے ملا وہ اس کے علماء نے  
لکھا ہے کہ بعض روایتوں سے جو معلوم ہوتا ہے کہ ناسخ و منسوخ آیتوں کو ایک ہی جگہ مرتب کر کے حضرت علی  
نے ایک کتاب لکھی تھی اور اسی کی طرف یہ اشارہ ہے تو تقریباً اُسکی پھر یہ قرآن کا نسخہ ہی کہ باقی ایسا  
یہ ناسخ و منسوخ کی دوسری کتابوں کی طرح ایک کتاب ہو گئی۔ اور بھی مبسویں احتمالات ہیں کہتا ہی ہے  
کہ وے کہ اسی ایک اُنیٰ پھر ہی شکست دہشت روایت کو بنادیا ہے کہ عقین کی اس قوت کو مغلول کرنے  
کی کوشش کرنا بوجو قرآن کے موجودہ متواتر و متواتر ترتیب کے متعلق انسانی نظرت رکھتی ہے بجز مخالف  
بازی کے اور کیا ہے

---

لئے انعام میں سبیطی نے جیسا کہ میں نے عرفن کیا بعض غیر مشہور کتابوں کا والہ درے کر دی، اس روایت کا  
ذکر کیا ہے مثلاً ابن الفرسی کی کتاب الفضائل کی طرف منسوب کر کے ابن سبیرین بھی کی اس روایت کو درج کرتے  
ہوئے تھی بات کا اضافہ کیا ہے کہ ابن سبیرین سے مکرہ (مولانا بن عباس) نے اس قصہ کا ذکر کیا اس پر ابن نہیں  
نے مکرہ سے دریافت کیا کہ حضرت علی کے قرآن جمع کرنے کا مطلب کیونکار کیا اُنہیں اُنہیں فالائق میں جو پہنچانے  
ہمیں اس کو پہنچے چھر اس کے بعد جانشی ہوتی بالآخر دیگر ابن سبیرین نے سوال کیا کہ علی نے کیا زوالی ترتیب پر  
(تعقیب بر صفحہ آئندہ)

بامسواد اس کے سب سے زیاد روح پر مسلسل ہے کہ تزویی ترتیب کے دھنڈ دراپیتے  
دولوں نے کبھی اس پر بھی خود کیا کہ نہ انکو متا ہے کہ تزویی پر ہر ہر سورہ کی آنکھاں کو مرتب کرنے کی کوشش  
میں اگر کوئی کامیابی ہر جا سے حاصل ہو تو ابھی ہی میں مگر انہوں میں اس تاریخی ترتیب کے  
پیدا کرنے کی سی لا حاصل کامیابی ہو گا ۲۰۱۳ کو موچی۔ مکمل ہے جیسا کہ تو صدھارہ مصنفوں کو زانجاہیاں ہوں  
جس کا ذکر شریعت مکتبوں میں بھی اچھا ہے جو سبھے ہیں۔ نئے عرفی کیا تھا میرزا فیضی سوریوں کی حیثیت کسی حد  
سبیط کتاب کی نہیں ہے بلکہ ہر ہر سورہ کے کامیابی پر اس کی خرض و فایت دوسری سورہ کے مقابلہ میں  
ستقیح حیثیت رکھتی ہے خداوند اس کی کامیابی سے اس کی قصہ بیٹھوئی ہے میں تو کہتا ہوں کہ سوریوں  
کے مقابلہ میں کی اسی استقلالی حیثیت کے احساس ہے، ایضاً میں تھوڑا سی دعویٰ ہے کہ تھا کہ صرف دوسری سوری میں سورہ  
الفلاح و سورہ پیغمبر کے مقابلہ میں تھوڑا سی دعویٰ ہے کہ تھا لگ پایا ہے اکائیکن بھی دلوں کی حیثیت جو کہ بالکل  
ایک نہیں اپ جانتے ہیں کہ انتیار کے اسی زندگی کو بانی رکھنے کے لئے کہا گیا ہے یہ جو اپ دیکھتے ہیں کہ ہر سورہ  
دوسری سورہ سے دل سکر لشکر الحجۃ اور جمیل کی فتویٰ ہے۔ بعد اہمیت چے نہیں ان دلوں سوریوں کے پیچے ہیں

لہٰذا کے مطابق میں نے جسٹے شے اس  
کامیت قصہ میں وہ تفصیل اپنے لئے ادا کیا۔

انجمن اسلامیہ فلسطین میں عرب اسلامی دینی تحریک کے دریافتی بھی اسی میں

مطابق و متناسب با شرایط انتخابی داده اند.

مکمل و ستم و نہ بیرون اتنا تھا جس کیا  
تھے جبکہ راجحی انحال کی تھی واصل ہے اس نے

روضیہ خانیہ صفحہ گذشت، جو کیا تھا اسی دایتی میں ہے کہ جواب میں عالمہ نے کہا کہ جن دلخیلی اکٹھے ہو کر جائیں کہ قرآن کراس ترتیب پڑھتا کریں تو ان کے سب کی باتیں ہیں۔ یہ عکس کے عین الفاظ ہیں لواجتمعت الانش راججن علی ان یوقوہ ذاتیت انتالیفت۔ ممتنع ہوا اسی طرح ابتو دلخیل کتاب الصحائف سے سیلوی نے نقل کیا ہے کہ این سیری کا یہ کرنے۔ پھر آنحضرت والے مرتب قرآن کے متعلق درستہ کے لوگوں کو لکھا اور بہت تلاش کیا لیکن سینئے نہیں مل سکا خدا یہی اس روایت کے جنی ہونے کی دل حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا یہ مرتبہ نہ ملے اور کسی کے پاس نہیں فادا ان اس روایت میں تو حضرت رحمۃ الکرام واقعی کوئی قرآن انہوں نے کھانا تھا۔ ۱۶

فمن اجل ذلك قرأت بهم ما دلهم  
اکت بِسْمِهِ رَبِّ الْجَنَّاتِ  
بِسْمِكِي كَوْدَقِي بِرَاتِ الْفَوَادِ  
الْبُوَاوَدِ وَتَرْعَدِي اَزْجَعِ الْفَوَادِ  
لَئِنْ دَوْلَوْنَ كُوْسَمْ نَسْجَرْتُوْرِيَا لِكِنْ "بِسْمِ الشَّرِّ  
الْجَنِّ الرَّحِيمِ" ان دَوْلَوْنَ کَكِيجِ مِنْ دَلْكِهَا

اپ دیکھدے ہے ہب سوتوں کے مصنایں کے سند میں صحابہ کے احسان کی اس نزاکت کو، سورہ  
کی وحدت اور تعداد کا مدار مصایین کی وحدت و تعداد پر ہے صحابہ کا جو نقطہ تقریباً اس باب میں تھا  
کیا اس کے لئے اس سے زیادہ واضح شہادت کی ضرورت ہے، یہ حال یہ ایک واقعہ ہے کہ دیکھنے  
میں قرآن کی سورہ کتنی بھی جھوٹی نظر آتی ہے جیسے باقی کے مقابلہ میں چوتھی خواہ صنی بھی مختصر معلوم ہوئی  
ہو لیکن ایک مستقل جسمانی نظام کی وہ مالک ہے جیسی حال ہر سورہ کا ہے اور کہا جاسکتا ہے جیسا کہ یہ  
نے پہلی بھی کہا ہے کہ موظوع اور عرض و غایت کے لحاظ سے جیسے جزافی کا علم طب سے اور طب کا تائیخ  
سے، تاریخ کا کیمسٹری سے الگ حیثیت رکھتا ہے بھی اور سچنہ بھی حال قرآن کی ہر سورہ کا .. .  
..... دوسری سورہ کے مقابلہ میں ہے اب ذرا خیال کیجئے کہ نزدیکی ترتیب پر ہر سورہ کی  
آیتوں کو مرتب کرنے کے معنی کیا ہونگے مذکورہ بالا مختلف علوم دفنون، مثلاً طب، جزافیہ، کیمسٹری  
اکاذبی وغیرہ کی کتابیں جن کا مصنفت فرضی کیجئے کہ ایک بھی شخص ہو اور ان ساری کتابوں کو آگے  
پہچے شر درع کر کے اس نے خاص بدست میں ختم کیا ہو اب اگر مصنفت کی ان تمام قدیم یادداشتیوں

اوہ متناہی سورہ تسلیم ہو اور احمد، یا الکوثر یا العصر یہی کو یعنی تین چار آیتوں سے زیادہ ان میں کوئی سورت نہیں ہے  
لیکن ہر حقایق اور معانی سے ان میں ہر ایک لمب ریز ہے اور انسانی زندگی کے تین خاص شعبوں کے متعلق  
حیرت انگیز انشکافات ان سے ہوتے ہیں کسی جانتے دانے سے پوچھتے کچھ نہیں تو علامہ فراہی کی تفسیر  
کا ارد دمی ترجیح ہو گیا ہے اسی کامطاً لوکیا جلتے۔ ۱۷

کے تلاش کرنے میں کوئی کامیابی بھی ہو جاتے جبکہ مختلف علوم و فنون کی ان کتابوں کی تالیف و تصنیف کے سلسلے میں وتناً فناً مصنف جمع کرتا رہا اور انہی کی مدد سے ہر کتاب کو اس نے مکمل کیا پھر ان تمام یاد و اشتوں میں تاریخی ترتیب پیدا کر کے سب کو مرتب کر کے کسی کتاب کی شکل میں کوئی پیش کرے تو سورت اس کتاب کی کیا ہو جاتے گی؟ اس پر تعجب نہ ہونا چاہئے اگر آپ کو اس کتاب کی ابتدائی چند سطروں میں تو طب کے کچھ لشکے اور مسائل علمی اور انہی کے بعد کے قوروں میں جغرافیہ کے معلومات، ان کے بعد کمیسری کے نظریات میں ہذا القیاس چوں جوں کامرب کوئی دلتا ہو رہا ہے لیکن یہ کتاب ترقیتیاً چوں ہی کامرس یاد یوالمی ہندشیا ہو گی۔

بہر حال قرآن کی موجودہ ترتیب شکل قواز اور توارث کی زنجیروں میں جگڑی ہوتی ہے ایک ایسی قطبی حقیقت کے متعلق نزولی ترتیب والی ایسی راویوں کی مدد سے ترتیب پر آمادہ ہو جانا جن کی سند کو حدیثوں کی صحیحت کے معیار پر پرا ارتنا آسان نہیں ہے جوں نہیں ہے تو اور کیا ہے۔ انتہان میں سید طرفی نے طبرانی کے حوالہ سے ایک روایت نقل کی ہے اور یہ بھی لکھا ہے کہ اس کی سند جدید ہے، حاصل اس کا یہ ہے کسی نے عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ صحابی سے پوچھا کہ اب سے آدمی کے متھق آپ کا کیا خیال ہے کہ

بلکہ القرآن منکوسا  
قرآن کو اور کہ پڑھتا ہے۔

پڑھاہر اس کا مطلب یہی معلوم ہوتا ہے کہ سورتوں کی جو عام ترتیب ہے، بجاۓ اس ترتیب کے است کہ قرآن کو پڑھنا ہے لکھا ہے کہ جواب میں ابن مسعود نے فرمایا کہ  
ذال منکوس القلب دہاد منتھے دل کا آدمی ہے۔

بتائیے کہ اسی زمانہ میں جب اس قسم کے لوگوں کو مٹکوں القلب کہا گیا تھا تو اس زمانے میں سورتوں ہی کی ترتیب میں تصرف در ترمیم ہی کی جو اس کی وجہ سے ہم اس کو کیا کہیں۔ حالانکہ جیسا

کہ ہم نے عرض کیا سورتوں کی ترتیب کا مسئلہ چنان و شوار کبھی نہیں ہے، خود بخاری ہی میں ہے کہ ایک عراقی ام المؤمنین عالیش صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی خدمت میں حاضر ہوا اور اس نے عرض کیا کہ ذرا اپنا فرقان مجھے دکھائیتے۔ ام المؤمنین نے فرمایا کہ کس لئے دکھاروں اس نے کہا کہ آپ کے ترائق کی جزو ترتیب ہے یعنی سورتوں کی جزو ترتیب ہے اسی ترتیب سے میں یعنی اپنے ترائق کی سورتوں کو مرتب کرنا چاہتا ہوں۔ ام المؤمنین نے اس وقت جواب میں فرمایا کہ

ما یفرث ایہ ترتیب بخاری مبلغ ۴۷۶ کسی طرح پڑھوں مکو اس سے نعمات نہ پہنچے گا

میں نے پہلے یعنی کہیں کہا ہے کہ پچوں کے لئے علم کا پارہ سہولت کے لئے آج بھی اس ترتیب پر نہیں چھپا جس ترتیب پر قرآن میں یہ سورتیں ہیں اور یہ دی ہی بات ہے کہ ایک ہی مصنف کی چند کتابوں کو آپ جس ترتیب سے چالیں جلد بندی کر سکتے ہیں کہ اس کے معانی و مطالب پر اس کا کوئی انحراف نہیں پس اصل مسئلہ ہر سورہ کی آیتوں کی ترتیب کا ہے اور اس مسئلہ میں جیسا کہ سیوطی نے لکھا ہے کہ مسلمانوں کا ادل سے آخر تک اس پر اختلاف ہے کہ آیتوں کی ترتیب خود رسول اللہ ﷺ علیہ وسلم کی حیرت میں اسلام کے حکم سے دی ہوئی ہے اس ترتیب میں کسی قسم کی ترتیب خود قرآن کی نہیں ہے، سیوطی کے الفاظ یہ ہیں کہ

ترتیب الایات فی السور متفقۃ

صلی اللہ علیہ وسلم راهی غیر

خلاف فی هذابین المسلمين

(القان نزاع ۱۸)

اور میری تو سمجھ میں یعنی نہیں آتا کہ ایسی یعنی کتاب کیا کسی مصنف کی ہر سکنی ہے کہ اس کے فروں کو تو کسی نے بنایا ہوا اور ان فقردوں کو جو تک عبارت کسی نے بنائی ہو۔

ایسا معلوم ہوتا ہے اور میں نے پہلے بھی لکھا ہے کہ عہد صدقی میں سورتوں کی جلدی سے جس ترتیب سے کرادی گئی تھی اس کا پابند و دوسرا بول کو نہیں بنا لیا گیا تھا بلکہ جیسے کسی مصنف کی چنگیتباہ کو بند ہوانے والے حسن و ترتیب کے ساتھ جلد بند عوادیت ہے میں اپنے اعیان میں اسی قسم کی انفرادی آزادی مسلمانوں کو جو تھی اسی کا بینجیر یہ تھا کہ سورتوں کی ترتیب کے خاطر سے بعض صحابوں کے قرآن کی ترتیب درستے صحابی سے مختلف ہی بھی ہر توپی تھی مثلاً غیر مسیاری ردا تیوں میں ہے کہ این مسودہ کے مصحف میں قرآن کی سورہ الداریات کے بعد الفی ام کی سورۃ نمیاء لون کے بعد النازعات کی سورۃ الطلاق کے بعد الرغیر کی سورۃ الحتریہ کے بعد اسی طرح اب بن کعب کے مصحف میں کہتے ہیں کہ الکبہت اور الحجرات کی سورتیں قرآن کے بعد تبارک حجرات کے بعد النازعات الواقعہ کے بعد الهم نشرح قل مہرا شرک کے بعد تھی۔

لیکن عہد عثمانی میں حضرت ابو یکبر صدقی کے زمانہ کے محلہ کرائے ہوئے قرآن کی تقلید ہوتی نے ترکزی صوبوں میں تقسیم کر کے پہلکم مسلمانوں کو سب دیا گیا کہ سورتوں کی ترتیب میں بھی اسی کی پابندی کی جائے اور دوسرا ترتیب سورتوں میں بھی تائف ناممنوع قرار دے دی گئی اس وقت سے پرانہ اخلاق بھی ہمیشہ ہمیشہ کے لئے ختم ہو گیا۔

باقی یہ سوال کہ ابو یکبر صدقی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے خبر دکھلتے ہیں اُن ترتیب سے سورتوں کی جلدی کراچی گئی تھی آیا یہ صحابی کی راستے سے فصلہ کیا گیا تھا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم سے یہ ترتیب سورتوں میں قائم کی گئی، کوئی واضح روایت اسی باب میں نہیں ہے لیکن امام مالک رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کہ نئے کر

امْنَالُ الْقُرْآنِ عَلَى مَا كَانُوا يَسْمَعُونَ لینی اس وقت قرآنی سورتوں میں ترتیب اسی

مِنْ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَقْرَأَ مَذَكُورَ ترتیب کی پیروی میں دی گئی جس ترتیب سے

صحابہ قرآن کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے

ستنتھے۔

امام مالک کی اس تاریخی شہادت کا ناتینی اس را قہ سے بھی ہوتی ہے کہ جس سال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات ہوئی جبیر شیل علیہ السلام ہم کو اس سے پہلے جو رمضان ان گزارنا، دُو دفعہ قرآن آپ نے سنبھالا تھا، یہ روایت بخاری وغیرہ تمام صحاح کی کتابوں میں پائی جاتی ہے اس وقت تک بجز چند آنٹوں کے قرآن پورا نماذل ہو چکا تھا پس حسیں ترتیب سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جبیر شیل کو سنبھالا تو کمی و بہ نہیں ہو سکتی کہ سورتوں کی جلد بندی میں اس طرزِ عمل کی پیروی کی جاتی ہے۔ پس سورتوں کی ترتیب کا مسئلہ بھی اس لحاظ سے جبیر شیل این ہی کام کو شیق یا لفڑ ہے اور خدا کا فضل ہے کہ عہدِ عثمانی کے اس فرمان کے بعد میں عہدِ عاصی کے مرتبہ مصطفیٰ کی پیروی ہر مسلمان کے لئے و Zam گردی گئی، اس وقت تک مسلمان مشرق و مغرب میں اول سے آنڑتاں کی پابندی میں البتہ ضرورتاً جیسے سچوں کی تعلیم وغیرہ کی سہولت کے لئے کہیں اس آزادی سے بھی نفع اٹھایا جاتا ہے جو اس فرمان کے نفاذ سے پیشتر صحابہ میں پائی جاتی تھی۔

فلسفہ یہ ہے کہ گو قرآن کے پڑھنے پڑھانے کے سلسلے میں خوبیدی خدمات اور اس کے سمجھنے سنبھالنے میں تفسیری کارناموں کے سراخود لکھنے کو محسانے میں بھی قرآن کے مسلمانوں نے جن احوال عزیز ہیں کہ جبکہ عربی ثبوت و باہر عربی غیر عربی ہر فرم کے مسلمان کے لئے قرآن کا پڑھنا آسان ہو جائے اس کے لئے انہوں نے جو کچھ بھی کیا ہو جو دوف میں غیر معمولی محسن پیدا کیے گئے اعراپ وزیر وزیر پیش جزم قشید وغیرہ ہی بھی ایجادوں کی گئیں، جو کہ یہ واقع ہے کہ قرآن کو مسلمانوں نے سونے منونی اور مختلف فنکر کے جواہر کے سیال محلوں سے بھی بکثرت لکھوا یا اور کیا کیا بتاؤں کہ اس تیرہ سو سال کے عرصے میں کیا کچھ نہیں کیا۔

حال ہی میں میں نے ایک کتاب میں پڑھا کہ نظام الملک طوی سلجوی دربار کے مشہور ذری کے پاس بدیر (لبقیہ بر صفوۃ آئندہ)

لیکن سینہ بھری اللہ علیہ وسلم کی وفات کے چودہ سال بعد عہد عثمانی میں قرآنی سورتوں کی جس ترتیبی شکل پر اتفاق و اجماع قائم ہو گیا، اس کے متعلق یہ خیال کہ اس میں ردوبہل کا کسی جیشیت سے ہی کچھ امکان ہے، خیال قرآنی حقیقت یہ ہے کہ کبھی کسی زمانے میں کسی کو کسی فرم کا خطہ ہبھی اس وقت تک نہ ہوا تھا جب تک کہ عیسائی پادریوں نے استشراقی کھال اور بعد کراعذانی القاء اور وسوسہ اندازیوں کی ہم شروع تک کی تھی لیکن یا بی اللہ ان یتم نورہ دلوکسہ الحکفون -

(بقیہ حاشیہ صفحہ گذشتہ) میں ایک عالم جن کا نام عبد السلام ابو یوسف تھا، نہ آن محمد لکھ کر عین کیا تھا جس میں یہ صفت رکھی تھی کہ تین رنگ وہ اخنوں نے جاہریت کو محلول اور سیال کر کے حاصل کیا اور ایک سیال محلول سوے سوے کا تیار کیا۔ قرآن اللہ کر جب پورا ہو گیا تو سرخ رنگ سے اختلاف فرآۃ کو ان آنبوں کے پیچے خاہر کیا تھا، جن کی فرآۃ میں فراء کا اختلاف ہے اسی طرح قرآن کے اپیسے الفاظ جن کے معانی عام طور پر لوگوں کو معلوم نہیں ہیں ان کے معانی کسی سرخ رنگ والے جو ہبھی محلول سے لکھا تھا اسی طرح شیئے کے سیال محلول سے اخنوں نے پورے قرآن پر زیر و زبر بیٹھ جنم تشدید دعینہ لگایا تھا اور اسی تمام ایقین جن سے عہد دہیان کی اہمیت ظاہر ہوتی ہو جن سے باہمی خط و کتابت ستر گیب و تہنیت بالقرب و سلی وغیرہ میں کامنا جائستہ ہو، اسی طرح جن ہن آنبوں میں جنت کی بشارت یا جہنم کی دھمکی دی گئی ہے اس قسم کے تمام مقامات پر سونے کے سیال محلول سے پورے قرآن میں ثناوات لگاتے تھے دیکھنے الکتابی کی کتاب الزراتیل وادی  
ص ۱۰۷ مطبوعہ مرکش اس سلسلہ میں مسلمانوں کے غیر معمولی کارناموں کی کوئی جا ہے تو ایک ضخیم تابیخ مرتب کر سکتا ہے ۱۲۔

## لصحت معیر

قدیمی نظام اجتماع کی قسط دوم ماہ ستمبر ۱۹۷۸ء میں ۱۵۲۱ کے حاشیہ کو صحیح کر کے یوں پڑھئے۔  
حاشیہ مسحواری کے بجائے فتح القدير لا بن الحمام جلد اول ص ۱۳۱ ہونا چاہئے۔  
حاشیہ لہ مشکوہ باب الجماعة عن المغاری کے بجائے المختار جلد اول ص ۱۵۵ ہونا چاہئے۔  
مضمون کی تحریری باب حد المربعین ان پیشہ الدین الجماعت پڑھنا چاہئے۔  
۳۴

# امیر الامراء نواب خبیب الدوّله ثابت جنگ

## اوسر

### جنگ پانی پت

(از جناب مفتی انتظام اللہ صاحب شہابی اکبر آبادی)

پہنچ ہی سے دکن کے مسلمانوں اور مرہٹوں کو اپنی جانب مائل کر کھانا حاصل فتنہ نے طول کھینچا محمد شاہ کے عہد میں بہاں تک نوبت پہنچی کہ نظام الملک جب اپنی مصوبو طی کر کے والوہ سے دکن کی طرف راہی ہوا اور مرہٹوں کے ہرگز کوئی اپنے ساتھ ملا یا۔ سیدوں نے سید ولد اور علیخان کو جمالوہ کی سرحد پر فوج لئے پڑا تھا۔ نظام الملک کے تعاقب کا حکم دیا جب مقابلہ ہوا اور لالہ علیہ نے نظام الملک کے مقابلہ میں منی کھائی۔ سیدوں کو شکست کی اطلاع می تو۔ سیدوں نے مالک علی خاں کی سرکردگی میں اونچے جنگ آباد میں فوج پڑی ہوئی تھی۔ کوئی کھانا نظام الملک کو آگے نہ پڑھتے چاہا جائے وہ مقابلہ ہوا اور بار اگیا۔ اب سیدوں کے ہوش کے طوطے اڑ گئے تو تجھہ پادشاہ کو تمہارے کر سید حسن علی خاں نظام الملک کی سرکوبی کر لئے دکن روانہ ہوتے مگر راستہ میں ہلکا ہو گئے۔ پادشاہ دلی لوٹے ۱۷۴۸ء میں نظام الملک بھی دکن سے دلی آئے اور وزارت کے عہدہ پر مستائز ہوئے۔ بہاں محمد شاہی دربار میں نظام الملک کو عالمگیری دربار کی شان کہاں نظر آسکتی تھی اور محمد شاہی دربار کے خفیت الحکرات امر اکہاں اس سنجیدہ امیر کی موجودگی کو سیند کرنے لگے۔ نظام الملک اپنی دکن کی آزاد حکومت کو غنیمت سمجھ کر دکن چلا گی اور نادر شاہ کے حام

کے وقت پھر دہلی آگیا۔ نادر شاہ سے محمد شاہ کی صلح کرنے کا باعث ہوا تا اور کچھ قدم تاداں لے کر واپس جا رہا تھا کہ بہانِ اللہ کے نے اسے دہلی جانے کی ترغیب دی بیان کیا جاتا ہے کہ اس غصتے کے باعث کہ صلح میں اس کی عزت افراطی نہیں ہوتی دہلی پہنچ کر نادر نے قتل عام کا حکم دے دیا آخر آصف جاہ تلوار گئے میں دہلی کرنا درکے پاس ہتھا۔ اور شہر کی حالت اس شعر میں بیان کی کسے غانہ کے اور رابطہ نازکشی مگر کہ زندہ کنی خلقِ را بآذشی

نادر نے فی الغور قتل عام بند کر دیا اور آصف جاہ سے کہا کہ  
بڑی سفیدت بخشمید

نادر کے جانے کے بعد آصف جاہ دکن علاوگیا دہلی پہنچ کر اپنے اجھارے ہوئے مرشیوں کی آڈریش میں الجھ گیا بدقت نامِ احمد نگر بہان کو شکست دی جس سے انھوں نے صلح کر لی۔ اسی زمانے میں آصف جاہ کے وہ سرے بیٹھے ناصر جنگ نے جو دکن کا نائب تھا بخارت کا علم بند کر دیا مگر اپنے مقابل میں شکست دی اور قندھار (زندن ازد دلت آصفیہ) کے قاء میں قید کر دیا اس کے بعد کرناہک پر فوج کشی کر دی یہاں جا بجا فواب بن میٹھے تھے ۱۷۴۶ء میں دہلی کا گورنر صدر علی خاں اپنے ایک سنبھلی بھائی مرتفع خاں کے ہاتھوں مارا گیا اور بد نظمی اور بڑھ کر عہد ۱۷۴۷ء میں آصف جاہ نے کرناہک کی نوابیوں کو فوج کشی کر کے ختم کیا اور علاقہ تصرف میں لایا۔ ازول الدین خاں بہادر شہامت جنگ گورنری کو کرناہک بیان میں گھاٹ کا ناظم مقرر کیا اور بالا گھاٹ کی گورنری اپنے تو اسے ہدایت محبی الدین خاں مظفر جنگ کو دی اس کے بعد آصف جاہ کی قومی اندر دنی نظم و نسق کی درستی پر مبنی دہلی رہی۔

انتقال ۱۷۴۷ء میں خبریں کہ محمد شاہ ابدالی نے ہندوستان پر حملہ کر دیا آصف جاہ مصلحت کے لحاظ سے بہان پورا آگیا لیکن چند روز بعد ابدالی کی شکست کی خبر مل گئی وزیر سلطنت فرم الدین خاں مالاگا

امرد شاہ پادشاہ بیانو اس نے آصفت جاہ کو منصب وزارت تبریز کرنے کے لئے محبود کر دیا یا لیکن آصفت جاہ نے بڑھاپے کی وجہ سے اس خدمت سے منذری ظاہر کی بہان بوری میں بیار ہوا وہیں ۱۹ جون ۱۷۵۴ء کو،، برس کی عمر میں انتقال کیا سید بریان الدین کے روزہ میں دن کیا گیا اسکا حکمرانی کے درکایہ آخری عظیم المرتبت انسان تھا۔

اولاد آصفت جاہ کی شادی گلبرگ کے ایک سید کی صاحبزادی سیدۃ النساء سیکم سے ہوئی جس کے بطن سے غازی الدین خاں فردوز جنگ ننانی، ناصر جنگ، پادشاہ سیکم، محسن سیکم و مسری سیکمیوں سے امیرالملک صلاح بٹ جنگ، نظام علی خاں بہادر اسد جنگ رآصفت جاہ ننانی (محمد شریعت بیانی) شجاع الملک مغلی علی خاں، نواب میعنی الملک عرف میر منزو کو جو لاب قمر الدین خاں دزیر محمد شاہ کا نشانہ میں پنجاب کا سورہ وار محمد شاہ تھے کیا۔ پہلا حصہ احمد شاہ درانی کا شجاعت دوڑا نگی سے روکا لادھے میں درانی کا حملہ ہوا رسروں کی مکملیت سے تنگ ہو کر شالamar باغ میں صلح کی شرائط طلب کیں اور پھاس لا کو نقد اور کچھ ہاتھی گھوڑے مدد ساز و سامان دے کر سوالا کھا خلعت لیا اور جاندر، ناہبہ اور کوہستان کی سندھ حکومت حاصل کی اس زمانہ میں سکھوں کی غارت گری اور لوٹ ار کا بازار گرم تھار عایا سے پنجاب نا خدا ترسوں کے ہاتھوں سخت تالاں تھی۔ میر منزو ان کی گوشمالی اور سر زنش کے لئے قصور کی جانب روانہ ہوا اور ان کو دہ سترزادی کلا ہوڑا اور پنجاب کی تاریخیں ان فتوی اور اراق سے بھری ٹیکی ہیں وہ فتح یا بی کے بعد ایک دن شکار کو ہمارا تھا کہ گھوڑی یعنی پا ہو گئی اور اس طرح بھر کے زواب کی جان گئی یہ واقعہ ۱۷۵۴ء کا ہے۔

مراد سیکم امداد سیکم جس کو یعنی سورہ بنی نعلانی سیکم یعنی کھاہ ہے میر منزو کی جنپی سیکم یعنی ٹیکی لاین اور ہو شتمد خاتون کی شوہر کے صوبیداری کے عہد میں مشیر کارہی اس کے انتقال پر آغوش میں امین الدین خاں تین سال کا خود سال بچ میر منزو کی بادگار بھا عکومت پنجاب کا والی قرار دے کر خود سرپرست بنی

چہ ماہ بعد وہ لڑکا چیک سے انتقال کر گیا۔

مراد سعید کے لئے بڑی مشکل تھی تہذیب حکومت پوٹر سکنی تھی اور نہ اسے اپنے ہمراں رہنے کی کوئی صورت نظر آئی تھی مذاہ قمر الدین خاں وزیر کی بیٹی تھی مکلوں کی پی ہوئی ان چالوں سے واافت ہنسے بادشاہ تخت پر بٹھائے جاتے اور اُنہارے جاتے۔ لکھی بڑھی تھی اس نے اپنے شوہر کے امراء و رفقاء کو اپنی رفاقت میں کیا اور ایک طرف احمد شاہ درانی کو دوسرا بادشاہ ولی احمد شاہ تیموری کے دربار دل میں خفیہ طور پر پہنچے وکلی اور اپنی بھائی طالبی کی سند حکومت منگولی اس کے بعد ہاتھ پسپنکار نہ لگی امراء کے اختیار جوڑی ہے ہرستے لئے محدود کرنے لگی اس پر سعید کے خلاف دسیع پیارہ پر ایک سازش کی جدیں ہیں یہ قرار پایا کہ سعید کو تخت لاہور سے امازکر کا پیچے کر دے میں سے کسی کو حاکم بنالیں بگئے نہ احمد شاہ درانی کو نام احوال لکھ بھیجے اس نے ایک نامی امیر سردار جہاں کو کچھ فوج دے کر سعید کی بیانیت میں کام کرنے کے لئے لاہور روانہ کیا امراء میں سردار کا امیر اعظم زواب میر بھکاری خاں رسم جنگ مدارالمہام و بادی مسجد طلاقی لاہور سے سعید ہبہ خائفت رہتی ایک دن اس کو محلات میں بلوکر جہاں خاں کے روبرو لونڈیوں کے ہاتھ اسی سویں ہولا دی اس داقہ سے امراء خاہ نشین ہو گئے سکھوں کو سیدان خانی لاہور پر پڑنے لگا لئے گے۔ علاقوں کے علاستہ لوٹ لیتے زمینداروں سے محاصلہ تک زبردستی وصول کر لیتے جہاں خاں بہت کچھ انتظام کرتا تھا اس کی تابعیت کام نہ فہیں ملک کی پداشتی سکھوں کی لوٹ مار کے متلق امراء خاہ نشین نے عرضیبا و شاہ ولی کو بیجا نزدیکی الرہن خاں اپنے وزیر کو وظیفہ ادال دکن کا پوتا تھا سپاہ و دیکھ بادشاہ نے بھیجا بعض سوراخ کہتے ہیں خود غازی الدین خاں لاہور کی طرف متوجہ ہوا وہ اپنی جانشہر کے علاذہ میں بھا اس نے مراد سعید کو جو اس کی بھوپی ہوئی تھی یہ سیعام دیا کہ اپنی لڑکی کی شادی میر سے سانذ کر دو مراد سعید کی ولی مشاہیر تھی اس بیان سے وزیر مجھ سے گھٹھ جاتے اور پنجاب کی ہوئی

فیضہ میں رہے۔ چنانچہ شکر اور سانان کے ساتھ لاہور سے روانہ ہو گئی تاہمی و اڑہ میں غازی الدین خان مقیم تھا اس جگہ دہرم دھام سے شادی اپنی دفتر کی کردی دو ماہ تک وزیر دہن کے ساتھ عدیش و عشرت میں مصروف رہا اور پھر دہلی واپس چلا گیا اور اپنا ایک مستبر الشریف جمیل الدین کو بیگ کی نیابت میں چھوڑ گیا۔ بیگ اور امراء تے دربار کی حالت و یکھ جہاں خان لاہور ہو گز کا ایں چلا گیا تھا تو  
عده بعد جمیل الدین اور سیکم میں چڑھ گئی جس کی طلاق احمد شاہ کو دی گئی اس کا جو تھا حملہ لاہور پر اسی بیگ کی دعوت کا نتیجہ تھا دہلی میں جب بیگ کی اس سازش کا حال معلوم ہوا تو غازی الدین خان نے مرازا آدمیہ بیگ حاکم جالندھر کو لکھا کسی ترکیب سے بیگ کو گرفتار کر کے دہلی پہنچا اور چنانچہ بیگ خواجہ سزادی کے ہاتھوں دہور کے سے گرفتار ہو گئی اور دہلی یہودی گئی اس خدمت کے صلے میں غازی الدین نے لاہور کا حصہ دار آدمیہ بیگ کو کر دیا۔

احمد شاہ اپنائی پھر لٹھائے میں لاہور پر تقدیم کیا آدمیہ بیگ بھاگ کر بہاں سے دہلی روانہ ہوا غازی الدین نے اپنی بھپی اور ساس کے ذریعہ بادشاہ برلن سے قصور معاف کرایا اس نتھے میں احمد شاہ درانی نے دہلی کو ۲ ماہ تک لوایا۔ اس کے بعد کے حالات مراد بیگ کے نسل کے راجہ بھیت سنگ راجہ اجیت سنگ ابین راجہ جسونت سنگ بوجو دھر پوری جسونت سنگھ نے غالگیر کے ساتھ جیکہ دہ شجاع سے مقابل ہوئے والا تھا دعا کی تھی مگر قصور معاف کر دیا جب بہادر شاہ کو غلط نہ سے فرستہ میں تو دکن کا مام سخت سے بننے پلا سفر میں اجیت سنگھ ساتھ تھا راستے سے جو دھور چلنا ہوا اور رکات ناشایستہ کرنے لگا راجہ جے سنگ سوانی جے پور کو بھی سہنوا کر لیا آخشن بادشاہ نے عظیم اثاث کے ذریعہ سر کوئی کی اور پھر بعض شرائط پر صلح ہو گئی خود بہادر شاہ سرہنہ کی طرف دکن سے لوٹتے ہوئے گیا سکھوں نے وزیر خان چکلہ دار کو قتل کر دیا تھا اور دکنیہ کی طاقت رویہ ترقی تھی اس کے استاد ادا کافی انتظام کیا۔

فرخ سیر کے عہد میں سید حسن علی نے اجیت سنگھ کی گوشمالی ابھی طرح سے کر دی تھی۔ سید حسن علی اپنی راج کونواری کا طرف سیر کے تذریکا۔ بادشاہ نے اجیم کا صوبہ دار کر دیا۔ سید دل سے میل کر کے داماد کا کام حاصل کرایا۔ کچھ عرصت نک تذریکتے رہے بادشاہ فرخ سیر کی وجہ سے بہت خیال کرتا تھا لفڑی پنے اڑکے کی بیوی پر نظر بدھ دئئے لگئے جس بنا پر بیٹھے نے باپ کو تکوار کے لھاث اٹا کر دیا۔

قطب الملک راجہ رتن چند سید عبد اللہ خاں کا کارڈہ تھا تاہم کاروبار کا اہتمام اس کے سبز و نہایت سید صاحب کو وزارت میں تو عیش و عشرت میں لگئے رتن چند دوسرے تذریک دزدا تا ان کی کثرت سے ہر میں بھیں رتن چند راشی براہتا اس کی پروپریتی سید عبد اللہ خاں بذاتِ اہم ہرگئے فرخ سیر کی مزدوری اور تعلیٰ اور تعلیٰ کا محکم اول رتن چند تھا سید حسن علی کے مارے جانے کے بعد رتن چند کو قید کیا راجہ مغلکم سنگھ امیر الامراء حسن علی خاں کا دیوان تھا اپنے آقا کے مارے جانے کے بعد اس کے قانونوں کے ہمدرم دوسرا بن گئے اور شش نہری منصب پایا۔

صوفدر جنگ مزا مقیم ابوالحسن خاں جن کے بزرگ کسرے کا کام کرتے تھے سادا خاں کے بھائی خاں اور دادا دلختر صوبہ داری اور دلی کی وزارت میں لگر تھا اور اس کے اقتدار سے دل میں خلاش رکھتے تھے بادشاہ کو فرماں دل خاں کی دل خاں کے خلاف جنگ کرادی فرخ آباد پر تسلط کر کے اپنے دیوان راجہ نول را نے کو دہان کا حاکم مقرر کیا کچھ دن بعد بیکشیوں نے بوجہ کر کے فول رائے کو قتل کر دیا تو کسی شخص نے

”اے نول سرخ رو“

سے تاریخ نکالی۔

رداں کر دخون یاں جو ہو جو ادا کر دھن نک موبہ مو

نیز داں دسید تذویر ملک بیار دیر دانتے فول سرخ رو

رایب کے مارے جانے کے بعد صدر جنگ نے مرہٹوں کو اپنی لکھ کے داسطے بلا یا پیچاؤں بنے کمابوں کے کوہستان میں پناہ لی اور آٹھ کارصلح کے اطاعت قبول کی شاہ درانی سے سہہند پر شاہی فوج کا مقابلہ ہوا ا تم الدین خاں وزیر قشی ہرا صدر جنگ کی کوشش سے ابدالی کو دا پس جانا پڑا اس صدر الس آباد کی صوبہ داری حاصل ہوئی پھر بھی با دشاد کے ساتھ غداری کی ۱۷۶۸ء میں انتقال ہوا اس کا بیٹا شجاع الدولہ تھا جو ظالمانہ طبیعت کا شخص اور ظلم و جرم میں حاجج ابن یوسف سے کم نہ تھا۔ پانی پت کی رائی کے بعد انگریزوں سے جنگ آزمائی کی انگریزوں نے یہ دیکھ کر کہ میر قائم صوبہ دار بیگان ان کے تبعذہ سے نکلا چاہتا ہے اس کو گدی سے اتار دیا اور اس نے شجاع الدولہ کے پاس پناہی اور حاصلت پر آمد کیا۔ شجاع نے بھار پر حملہ کیا اور انگریزوں کو ہٹانے پڑنے تک پیش گئے سیکن ٹینہ کے محاصرہ میں ان کو کامیابی نہیں ہوتی اور برسات کی وجہ سے کمسبر کی طرف ہٹ آتا ہے۔ ۲۳ اکتوبر ۱۷۶۸ء کو کمسبر کی رائی ہوتی ہے کہ میں سے صلح ہوئی اب انگریز سائی ہو گئے مرہٹوں نے زوہبیوں پر حملہ کیا چاہا لیس لا کھر پر قصہ شجاع الدولہ کے ذریعہ ہوا۔ دھدا و فاذ کر کے تو شجاع الدولہ نے انگریزوں کی مدد سے ان پر پڑھانی کر دی حافظ رحمت خاں بھول نانے پر اس جنگ میں شہید ہوتے یہ واقعہ ۱۷۶۸ء کا ہے حافظ صاحب کے فائدان کے ساتھ سخت منظالم کی آخوند ۱۷۶۸ء میں دہلی کے مرعن میں انتقال کیا۔

مرہٹے نظام شاہوں اور عادل شاہی ریاستوں نے مرہٹوں کو فوازا۔ شاہ طاہر نے اپنے مقاد کے لئے مرہٹوں سے فوجی کام لیا ابراہیم عادل شاہ بھی دیکھا وہی ان کے سر برپست بنے جتکے فوج کا انتر تک مرہٹہ سردار کو بنایا جس سے اس قوم کو سر بلندی نسبیت ہوتی مگر لطف یہ ہے پہلے ان محسنوں ہی پر ہاتھ صاف کیا گیا ۱۷۶۹ء میں بالا راوجی اور سجنہاجی مرہٹہ سرداروں نے جو قطب شاہی سلطنت میں فوجی سردار و چاگیر دار تھے علم بارث بلند کیا ابھی طاقت در نہیں ہوئے تھے

ٹکرمت سے نرس کو بی کردی مگر شغل ڈالکر زندگی توٹ مارتا ہم رکھتے رہے ملک عزیز نے بھی اس قسم سے کام لینا چاہا اور ان کی سرپرستی کی مگر ۲۲ ماہ میں جہاں تک نے عبدالحیم خانخانہ کو دکن کی ہمپیاں کیا۔ اس کا لڑکا ایرج خان بالا پور برار میں مقیم تھا ملک عزیز کی مرہٹہ فوج کے سردار جادو رائے اور اڑاکے بالوارائے ملک عزیز سے کٹ کر ایرج خان سے آئے بلعت و منصب پلتے کچھ دن مذکورے سے بھی غداری کر کے ادوے رائے شہزادہ خرم کے قدموں پر آجھکا لایا بیوی منصبِ خلیل عطا ہوا۔ اب دربار شاہی میں باریاب بنے۔ ساہبِ حجی دپدر سیوا جی (ہمارے) کو درباری عزت ملی مگر اس نے فتنہ انجام دھا کہ خرم نے مراج پر سی کڑا دی اور اس کا علاقہ غداری کرنے کی بناء پر ملک عزیز کے بیٹے کو دیا گیا۔

ساہبِ حجی باخوبی سیر پارتے رہے مگر کوئی تسلیم کا درگز نہ ہوتی اس قصہ میں یادِ عمر بہر زیرِ بُدگا اس کا بیٹا سید احمد مرہٹوں کا سردار بنا اور چاروں طرف توٹ مار کا بازار گرم کر دیا مسلم رہاستیں باہمی خانہ جنگلیوں میں بتلا چیزیں جس نے مرہٹہ سردار سیوا جی کو باخوبی سیر لکانے کا موقع بہت زیادہ دیا اور زیگب نزیب عالمگیر نے اس کی بہادری کی قدر کی مگر جانپنی بجا خانہ نگری کی حرکتوں سے بازنٹیا بادشاہ نے شاہزاد و شجاعانہ ایسے حلقے کے جس سے سیوا جی کی طاقت پاش پاش ہو کے رہ گئی فرض سیر کے عہد میں امیر الامراء سید حسن علی خاں صوبہ دار و دکن ہو کر گئے سنتے المفوں نے اپنے مفاد کی غاطر تباہ شدہ مرہٹوں کی سرپرستی کی محروم ۱۳۳۸ھ کو اور نگ آباد سے یونیورسٹی پیش نہ رکار سوار دس بزرگ برق انداز اور عظیم الشان توب غانہ کھانہ سے رائے دہپاڑی کی سرداری میں لے کر چلتے راجہ ساہبوں کی طرف سے شہنشاہ سنتا جی امداد کے لئے تھا یہ فوج دہلی پہنچی فیروز شاہ کی لاد کے نیچے خمیر زدن ہوئے یہ پہلا موقعہ تھا کہ سید صاحب کی بدولت مرہٹہ فوج بادشاہ کے خلاف دارالحکومت میں آئی عوام بگٹی بیٹھی سید حسن علی کی فوج کو دندھے بازی سے فواز اہم رہا تھا

بے آئی مرے آخر شہنشاہ علی نے ان کو کچھ دے دلا کر دکن والپس کیا اور راجہ ساہب ہو کے لئے وہ تبریزا منصب و ناخست بادشاہ سے بوان کے ہاتھوں کٹتیلی بیان ہوا تھا دلوادیا دکن کی جو اتفاق در عطا تی پر مرہنے لیتی گئی راجہ ساہب ناچلتے راجہ ساہب کے کار بارا کر ایسی ترقی دی گئی کو لھاپور کی بائی سمت ماند پرگی اور مرستہ ہوتے اپنے خاندان میں بیشوکی چڑھا گیا اس کے بعد اس کا بیبا بای بی بائی راؤ بیشوکا بنا جس نے نظام الملک سے ۱۸۷۶ء میں محیثیت لیکر فتحیہ ہوا اور نظام نے دب کر صلح کر لی اس فتح سے بای بی راؤ کی نام دکن میں دھاک بیدھکی گئی اور یہی وہ عظیم الشان بھلی فتح لئی تھی جس میں میدانِ راؤ میں مرہنوں کے دل سے بالکل خود جنم اسرا ہے۔

بای بی راؤ اور نظام الملک گھنٹے کئے اور اس نے اپنے دنادار لذکروں میں سے ملہار راؤ اور رانی بی سیندھیا کو مرہنوں کی زبر و سوت جھیتوں کے ساتھ خاندان سیں اور مالوہ کی طرف لوٹا کر نے اور دہان سے پوچھ و صوبوں کرنے کے لیے کہیا اور خود فوج گزار کے مالا ملا راجہ تاہ و اور اجیر کی طرف متوجہ ہوا۔ مالوہ کے حصے پر مرہنے والیں ہو گئے بادشاہ نے غصہ فخر جنگ محمد خان نگاشن مانی فرخ آباد کو مالوہ کی صوبیہ داری پر مانور کیا گزارس کے تناول سے پیشوکا بای بی راؤ نے فائدہ اٹھانا چاہا مگر دہیل پرے مرہنے ناکام ہوئے محمد خان مزروع ہوا راصہ بے شکھداری بیع پورہ مالوہ کا صوبیہ دار کر دیا گیا مگر راجہ نے بای بی راؤ کو بادشاہ سے مالوہ کی صوبیہ داری دلوادی اس طرح چھرات کے بعد مالوہ میں بی بی مرہنے بھیل گئے جن کی تکوڑا ز کا میدان گواہیار اکبر آباد دلوادی بادشاہ نو پندرہ ۱۸۷۹ء میں آٹھک مرہنے پنجاب، دہلی اور ہیلکھنڈ، دلوادی دہلی اور دہلکان کے سوا نامہ ہندوستان میں پھیل گئے۔

۱۸۷۸ء میں ملہار راؤ نکل کر اور بای بی راؤ تھنچ آٹا دکن آٹا دکن آئئے اور ریواؤ می کو لوث کر والپس کئے شاہزادے کی آمد سے یہ سیلا ب کچھ عرصہ کے لئے رک گیا۔

روہیلہ غور اور غزنی کے پنجابوں نے جب کوہستان روہ میں سکونت اختیار کی تو ماں کے باشندوں کو روہیلہ کہنے لگے۔

روہ ایک بہت دسیئے پہاڑی سلسلہ ہے جس کے مشرق میں کشمیر بزرگ میں دیکھئے ایں جو ہرات سے متصل ہے اور شمال میں کوه کاشمادر جنوب میں بلوچستان ہے کوہ سلان۔ تندھار، کابل، پشاور، خیبر، باخوار اور حسن ابیال وغیرہ سب علاقے روہ میں شامل تھے یہاں کے لوگ شیر Shah سو ری کے زمانہ میں ہندوستان آئے اور بریلی، آنول، فرخ آباد وغیرہ میں آباد ہوئے تو یہ علاقوں ان روہیلیوں کی جمیعت کی وجہ سے روہیلیکھنڈ مستقل طور سے کھلانے لگے پھر تو افغانستان سے غول کے غول ہندوستان آئے اور روہیلیکھنڈ میں آباد ہوئے ان پنجابوں کی دو جانشین ہو گئیں روہیلیوں کا فائدان کھیٹر پرواہ روہیلیکھنڈ کے نام سے مشہور ہے قابض ہوا اور گلگش کے پنجاب اسلام فرخ آباد پر قابض ہو گئے عنگلشیوں کے مورث اعلیٰ نواب محمد خاں <sup>۱۸۷۶ء</sup> میں فرخ سیر کے عہد سلطنت میں بہوج پورا اور شمس آباد کے جاگیر وار مقرر ہوئے لیکن عہد سلطنت کے آخری ایام میں شہنشاہ دہلی کو بہوج پورا نواب محمد خاں کے واسطے خود نحصاری کا فرمان دینا پڑا نواب موصوف نے فرخ سیر کے نام پر فرخ آباد کو آباد کر کے اس کو اپنی قیام گاہ قرار دیا <sup>۱۸۷۷ء</sup> اسی میں فرخ سیر کے انتقال کے بعد نواب محمد خاں نے بدلائیں پہنچنے کر لیا اس زمانہ میں نواب سید علی مختار متبیٰ داؤ خاں سردار روہیلہ کا خلیہ اور فتوحات علاقہ کھیٹر میں ہونا شروع ہو گئیں کھیٹر کے حدود وجود روہیلیکھنڈ کے حدود تھے۔ دریلی - مرآتا باد - سنبھل - بدایوں کے اصلاح علاقہ کھیٹر میں شامل تھے۔ <sup>۱۸۷۸ء</sup> میں فرخ سیر کے عہد میں شیخ غلطت اللہ مراد آباد کے حاکم مقرر ہو کر ائمہ الہفوں نے داؤ خاں اور رانکو متبیٰ نواب سید علی محمد خاں سے تلقفات رکھے ہیں ورنہ اور العزم روہیلیوں کی حکومت کے پانی ہوئے۔

وادو خاں اور دخان جنہوں نے نواب سید علی محمد خاں کو متینی کیا تھا خود ہی شاہ عالم خاں بن شہاب الدین خاں کے متینی تھے۔ شہاب الدین خاں قندھار کے علاقہ کے رہنے والے تھے شاہ عالم خاں شاہ بہاں کے عہد میں کھڑا آئے اور یہاں مقامت پذیر ہو گئے۔

افغان اس علاقے میں پہنچے ہی سے رہنے تھے بعض تجارت کرنے اور بعض حکام ضلع اور جاگیرداروں کی ملازمت کرنے تھے لیکن ان کو یہ علاقہ کچھ مفید اور موافق نہ ہوا شاہ عالم خاں کے پونک بریت مک کوئی اولاد پیدا نہیں ہوتی تھی اس لئے انہوں نے ایک رٹ کے کو جس کا نام داؤ خاں تھا متینی کر لیا۔ ان کے متینی کرنے کے بعد شاہ عالم خاں کے کمی رٹ کے پیدا ہوئے مگر سوانی رحمت خاں (حافظ الملک حافظ رحمت خاں بہادر) کے سب صغر سنبھالی میں مر گئے وادو خاں کی پرورش شاہ عالم خاں نے کی اپنی ذہانت اور خدا دا وقامی بیت کی بدولت وادو خاں شاہ عالم خاں کے عہد کا روپا میں خلیل ہو گئے شاہ عالم خاں ان سے نہایت شفقت سے پیش آتے اور پیدا رانہ برناو کرتے۔ یہ برناو شاہ عالم خاں کی بیوی کوناگار ہوا اور یہ خیال گز درم تھا مور دنی جانبدار کا مالک آگئے چل کر وادو خاں ہو گا چنانچہ انہوں نے قتل کرنے کی تدبیر کی داؤ خاں کو سازش کا پہنچا گیا انہوں نے شاہ عالم خاں کو اس واقعہ کی خبر نہیں کی بلکہ خود بہاں رہنا خطرناک سمجھا اور شاہ عالم خاں سے ذکری کرنے کے بہانے سے ہندوستان آنے کی اجازت لی۔

وادو خاں محمد شاہ کے عہد میں ہندوستان آئے یہاں اتفاق سے کچھ رو سہیوں سے ملاقات ہوتی وہ اس کے ساتھ ہو گئے وادو خاں نے علاقہ کھٹیں میں کوہ الموزہ کے دام میں سکر اختیار کی اور اروگر دہانہ صاف کرنے لگے رفتہ رفتہ انتہی سوار اور تین سو پیادے اس کے پاس جمع ہو گئے جنگل میں کچی گڑھی اپنے رہنے کے لئے بنائی علاقہ بھر میں ان کی شجاعت اور بہادری کی تھوڑے سے عرضے میں دیر صبح گئی کچھ عرضہ تک مدارا سہا نے اور جھین سکھ زمینداروں کے یہاں

ملازم رہے اور اس کی زینداری کو دستیح کرنے میں قریب دیوار کے علاقے پر قبضہ جایا و سرے جا گیر داروں نے ان سے استدعا کر کے اپنے پاس بلائیا۔ مستعدی سے اپنے فرائض انجام دئے چکے میں کثیر رقمی اور کئی موضع قبضہ میں آئے ضلع بدایوں کے اکثر دیہات و بائی تباہی میں سکونت اختیار کی وائیخان کی اس کامیابی کی خبر سن کر شاہ عالم خاں بھی اپنے ولن تور شہامت درودہ سے بیہاں آئے۔ واڑ دخان نے ان کی بہت تنظیم و تحریک کی اور والپی کے وقت ان کو دوہزار روپیہ دئے اور یہ رقم سالانہ دینے کا وعدہ کیا اور بارہ شاہ عالم آئے اور وطن جاتے ہوئے تراقوں سے مدد ہی سیر ہو گئی اور شاہ عالم خاں شہید ہو گئے واڑ دخان کو خبر گئی اس نے اکران کو سیر دن شہر پیاوں دفن کیا ہذا نظرِ محنت خاں اپنے عہد میں مفہرہ تحریر کرایا جواب بھک موجود ہے اس کے بعد واڑ دخان خواب عظمت اللہ خاں کے پاس چور آؤ کا داد رسمہل کے حاکم تھے چلے گئے ان ہی کے ذریعہ بہت سا علاقوں شاہی بالگذاری میں واڑ دخان کوں گیا۔

مرہنوں کی لڑائی میں واڑ دخان تے کارنیاں کے ہجن کے حصے میں شاہ دہلی کے بیہاں سے موضع شاہی ضلع بیٹلی اور بدایوں میں سالی پر گنہ جا گیر میں عطا ہوا۔ اب رئیسانہ زندگی سیر زنے لگے مگر طبیعت میں اولو الفوجی تھی راجہ دیپی چند دلی کماںوں کے بیہاں ملازم ہو گئے دہاں ن سے ایک ناکوار و اندھہ سرزد ہوا اس نے دھوکے سے قبضہ کر لیا اور قتل کرایا راجہ کے ملائیوں نے لاش کو سالوں تک کے گنارے دفن کر دیا۔ اس وقت واڑ دخان کے حقیقی بیٹے محمد خاں بت کر من شکے۔ اس نے دو ندیے خاں۔ صدر جان۔ پائیڈہ خاں۔ سردار خاں۔ بکیر خاں ن خاں وغیرہ بیڑا اور دخان کے مشیر کا رہنے (زواں) سید علی محمد خاں کو جانشین بنایا انہوں نے دم سے روہینوں پر حکومت شروع کر دی جن کی تھی اس وقت پانچ صد نجی سید احمد خاں نوازیان ناظم پور کے مورث اعلیٰ ہیں۔ جبکہ تقاضی میں حال آگئے ہتا ہے۔

## نواب نجیب الدولہ بہادر

نام دشیب | نجیب خاں فحاظب پر نواب نجیب الدولہ ثابت بٹگ این سردار اصلاحات خاں ابن ملک عنایت خاں ابن میر خاں این جہاں خاں این نظیر خاں این اسمبلی خاں عمر خلیل مانیری قبیدہ عمر خلیل با عنبار نیرگی و شرافت فناوری افغانہ میں امتیازی درجہ رکھتا تھا۔ جو کالا۔ درا حلوانی۔ مان روی علاقہ رودہ میں آباد تھا۔

خاندانی حالات | اصلاحات خاں اپنے قبیدہ کا سردار تھا ان کے بھائی سردار بشارت خاں تجارت اسپ کا مشتمل فرار دے ہوئے تھے۔ چنانچہ وہ سلسہ تجارت آئوز مانہ فرخ سیر شاہ و میں ہندوستان آئے اور اپنے ہوطن روہیلوں جنہوں نے کھٹیر پرانی حکومت تائیم کر لئی تھی کے پاس مقیم ہوئے۔ کچھ عرصہ بعد ایک جماعت روہیلوں کی معاونت حاصل کر کے بلاس پڑ رکھیں را مل بول دیے) پر قبضہ جایا اور خوش حال رئیس بن کر رہنے لئے لگئے اور اپنے نام سے موضع بشارت نگار آباد کیا۔

مگر بشارت خاں وطن آئے جاتے رہتے تھے۔

پیدائش | نجیب خاں ۱۱۱۹ھ میں پیدا ہوئے

تریت | اس باب کے زیر سایہ تربیت ہوئی۔ اصلاحات خاں کو لکھنے پڑھنے سے لگا وزیر تھا صرف سپاہی بننا فرضی سمجھتے تھے جانپور نجیب خاں کو کبھی فوزن حرب سے واقعہ اور شہسواری میں طلاق کرایا گیا اور اپنے آبائی پیشہ میں لگا دیا مگر نجیب خاں میں قدرتی سرداری کی خوبی اپنے سرم عمر افغانوں میں مار دھار کر کے اپنا مطیع کر دیا کرتے قرب و جوار میں ان کی جرأت و پهادری کی شہر تھی ملکہ ایک وقت وہ آگیا نام علاقہ ان کے نام سے کامپیا تھا۔ بشارت خاں عرصہ بعد وطن آئے تھے نجیب التواریخ ص۶

نجیب خاں کی آمد اپنے موبینہار بھیج کے حالات سن کر بہت خوش ہوتے اور بھائی سے اجازت لے کر اپنے ساقوں میں ہندوستان لے آئے بشارت خاں کی ایک دختر نواب سید علی محمد خاں بہادر کو منسوب تھی چنانچہ تاریخ خورشید جہاں میں ہے۔

دو بشارت خاں عجم نجیب الدولہ نیک دختر نواب علی محمد خاں بہادر را نکاح وادہ بروئے۔

دوسری دختر کو نجیب خاں سے مشروب کیا جن سے نواب صابر خاں پیدا ہوئے۔

نواب علی محمد خاں نے اپنی دختر کا جو بنت بشارت خاں کے بطن سے تھی نواب

صابر خاں سے نکاح کم عمری میں کر دیا تھا۔

دو نکاح دختر نواب علی محمد خاں کے نام آں مصصومہ بکیم وزیر بن دختر بارت خاں برد برازاب

خاں بہادر خلفت نجیب الدولہ کرده شد کہ غلام قادر از طین اوست۔

سوانح زندگی اغفارک نجیب خاں اور نواب علی محمد خاں یہم زلف نہیں چنانچہ نواب نے اپنے باس

ان کو اتر لے لالیا اور کچھ سواروں کی سرداری پڑ فائز کیا۔

لہ تاریخ خورشید جہاں صفحہ ۱۸۸ نہیں

(باقی آئندہ)

(قدوة المصنفين کی جسد بد نار تھی تائیفہ)

## تاریخ ملت حصہ چہارم خلافت ہر کچھ پایا نہیں

جس میں فلفاء بنی امتیہ "اسپین" کے حالات اور اسپین میں مسلمانوں کے وعدج اور زوال کی "واستان" علی کارنا میں قدیم و جدید مستند تاریخوں کی بینا درپر بہایت کاوش سے جمع کئے گئے ہیں سلاطین اذلس کے دورہ حکومت اور اس کے معاشر علی اور تندی کارنا میں پر سیر حاصل تبصرہ کیا گیا ہے قیمت ہر گیر میر مجدد عاصم

# ابوالمعظم نواب سراج الدین احمد خاں سائل

(۵)

(از جناب مولوی حفیظ الرحمن صاحب راصفت دہلی)  
 میں اس میں سے چند اشعار جو صاحبزادے کے ساتھ ارجمند سے تعلق رکھتے ہیں  
 نقل کرتا ہوں:-

ہرگز کے عردج کا قصہ بیاں ہو کیا      جس نے عطا کیا ہے غم جاوہاں ہیں  
 نوزنگاہ لخت جگر شیرخوار پور      کرنا پڑا زمین کے پنجے نہاں ہیں  
 اک بونڈ بھی دوا کی نہ جس کو بھونی نہیں      ہرگز کے یہ ذاتی ہوتے امتحان ہیں  
 مخلوق کی صوبتیں جو گوش زد ہوئیں      بے عدد بے شمار ہوئیں لا تقدیم ہوئیں  
 یروائٹ ایکٹ مورضہ امرارج ۱۹۱۹ء کو مجلس مقفلہ میں پاس ہوا تھا۔ اور اس  
 کے بعد ہندوستان بھر میں گورنمنٹ برطانیہ کے خلاف زبردست بلوے ہوتے۔ سائل صاحب  
 کے پچھے فرید بیان کا انتقال اپریل ۱۹۱۹ء میں ہوا۔ اس وقت سائل صاحب جناب نجف نادری  
 کی صاحبزادی کی تقریب نکاح میں شرکت کی غرض سے نارے میں تشریف فرمائے۔  
 ۱۹۱۹ء کے سیاسی و اجتماعی کتاب روشن مستقبل میں لاحظہ فرمائے۔

نواب صاحب کی سکونت افواج صاحب کا اصل آبائی مسکن گلی قاسم جان میں تھا جو نواب ضیاء الدین احمد خاں کا پھائٹک کہلاتا ہے جب ۱۹۰۵ء میں حیدر آباد سے دہلی واپس آئے تو گند مل فراش فانے میں کرایہ کامکان لے کر قیام کیا ہے ۱۹۱۱ء میں لال دروازہ کے اندر آخیں محل سرہ بے یہ نواب صاحب کی والدہ کی طرف سے حصہ میں آئی تھی۔ اس میں منتقل ہو گئے۔ لال دروازہ کی وجہ تسمیہ سوانح اس کے اور کچھ معلوم نہیں ہوتی کہ اس پر ہر جی سرخ نگ ہے۔ یہ دروازہ شاہی زبانے کا ہے اور اصل میں پیرزادا مغل بیگ خاں کی جویہ دروازہ تھا۔

۱۹۳۷ء میں یہ مکان فروخت کیا گیا۔ لیونکہ اس میں نواب صاحب کے بھتیجے مرزا ناصر الدین کا بھی حصہ تھا۔ فروخت کر کے تقسیم کیا گیا۔ اور نواب صاحب نے اپنے رہنے لئے فراشخانہ میں حکیم عہد الرشید خاں کامکان کرائے پر لیا لال دروازہ ہی میں پھائٹک سے فاٹ گئے بڑھ کر دائیں ہاتھ کو ایک کٹھہ نواب صاحب کی تکمیلتھا اس کو خالی کر کر مکان بنانے شروع کیا۔ یہ مکان ۱۹۴۷ء میں بن کر تیار ہو گیا اور نواب صاحب فراشخانے سے اپنے تو تعمیر مکار میں منتقل ہو گئے اور اسی مکان میں انتقال ہوا انسوس کر ۱۹۶۷ء میں یہ مکان صاحبزادے ۔ حاجی نورا حمد عالیک ہدم دو اخانے کے ہاتھ فروخت کر کے دہلی کو خیر با دکھا اور اپنی سسرالہ لاہور چلے گئے۔ ادا نر ۱۹۷۷ء میں بیگم صاحب بھی دہلی سے رحمت ہو گئیں۔

نواب صاحب کی پیکاں لائف افواج صاحب مرعوم چونکہ ایک ولی ریاست خاندان سے تعلق رکھتے تھے اس نے مقامی حکام سے تعلق رکھنا ناگزیر تھا۔ چنانچہ ان کی خاندانی وفاداریورا اعزازات کی وجہ سے حکام بھی ان کی بہت قدر و منزالت کرتے تھے اس کے علاوہ ان کی ذا ف

قائمیت اور علم و فضل اور مجدد شرف بھی سرخپن کو ان کی عزت و انتظام پر مجبور کرتا تھا۔  
دہلی کے زعاء و مشاہیر حن سے ذرا ب صاحب کے دوستانہ مراسم نے جہاں تک مجھے  
معلوم ہے مندرجہ ذیل تھے۔ پسیحی مظفر علی مرحوم سجادہ نشین خواجہ باقی بالائد (یہ لواب صاحب  
کے قالہ زاد بھائی تھے) دُپی عبد الحامد خاں مرحوم خاں بہادر حکیم احمد علی خاں مرحوم آنر بری میڈیٹ  
دُپی سید ہادی حسین مرحوم۔ لواب دیفن احمد خاں مرحوم۔ حکیم احمد خاں مرحوم۔ قاری سرفراز حسین  
عزی مرحوم۔ حافظ عبد الرحمن مدح خاں مرحوم۔

ہندوستان کے دیگر مشاہیر میں سے مندرجہ ذیل حضرات سے بھی سائل صاحب  
مرحوم کے خاص مراسم نے راستے صاحب جنگ سنجھ ریاست کھنڈری شلیع پر تاپ گذھ  
راستہ آنر میں سرخی بہادر سپر والہ آباد۔ پنڈت دلوان راوی نے ناق کوں لگشن۔ سر شاہ  
محمد سلیمان مرحوم جویں تیس فنڈری کوئٹہ۔ جانب صفائی لکھنؤی۔ جانب بیاک شاہ جہان پری  
لواب آنر بار جنگ آنر صید آباد۔ پنڈت زکھوں ناقدزار دہلوی۔ جانب فوج ناروی  
حکیم احمد خاں حکیم احمد خاں خاندان شریعتی کے آفتاب بھتے جن پر اس خاندان کی قدکی روایات  
اور تہذیب و معاشرت کا خانہ ہو گیا۔ حکیم صاحب کی ذات گرامی مکارام اخلاق اور علم و فضل  
مجدد شرافت کا مجموع علیقی ان کے دولت خانے پر بالعموم رات کو بعد عشاء مجلس احباب ہوتی  
بھی۔ اکثر بری دلخیل و ادبی صحبتیں رہتی تھیں اور شہر کے علماء و ادباء جنم ہو جاتے تھے  
حکیم صاحب متجر عالم تھے عربی و فارسی ادب پڑھی پڑھا عبور کھا۔ متنات کا یہ عالم تھا کہ کبھی حقیقت  
لگاتے نہیں دیکھا گیا۔ باوجو اس کے بذریعہ بھی تھے اور بہانیت تلطیف مذاق کرنے کے طبقیت  
میں سلامت روی تھی۔ لواب سراج الدین احمد خاں مرحوم والی ریاست لوہاڑہ بڑھڑت  
سائل کے حقیقی بہنوئی تھے ان کے خاص دوستوں میں سے تھے حکیم صاحب ان کو بھائی خدا

کہا کرتے تھے۔ بنی مولانا ابوالکلام آزاد علامہ منقتو کی بیت اللہ وغیرہم سے بھی عقیدہ نہیں رکھتے۔ غلوص

نواب شجاع الدین احمد خاں تاہلین اور نواب سراج الدین احمد خاں سائل دونوں بھائی حکیم صاحب کی مجلسوں میں ان کے دو لئے خانے پر بھی شریک ہوا کرتے تھے۔ اور اکثر سفردریں میں ساتھ رہتے تھے ایکسو مرتبہ حیدر آباد کے سفر میں بھی ساتھ رہتے اور وہاں بھی دھپپ ادبی مشغله رہتا تھا۔

حیدر آباد سے والی کے بعد حکیم صاحب سائنساء میں سخت بیمار ہوئے قدر تے افاقت ہوئے تھے کے بعد تبدیل آب و ہوا کی عرضن سے اور کھلے میں قیام تجویز ہوا۔ دران قیام میں نواب شجاع الدین احمد خاں تاہلین اور نواب سراج الدین احمد خاں سائل اور میر باقر علی داستان گو اور حافظ احمد خاں استاذ شترنج وغیرہ احباب و مصحابین کا زیادہ وقت اور کھلے بھی میں گذرتا تھا۔ یہ بھی علیحدہ علیحدہ آتے تھے اور کبھی سب جمع ہو جاتے تھے۔ اجتماعی صحبت بہت پر لطف ہوتی تھی۔ سائل صاحب جیسے قادر الکلام اور مشہور زبان شخص کا یہ حال تھا کہ اس صحبت میں پہنچ کر دنیاد فیہا کو ہبوں جاتے تھے۔ تاہل صاحب و سائل صاحب دونوں بھائی طویل القامت بھاری بھکر کم اور بھنا بیت خوبصورت بزرگ تھے۔ سائل صاحب اپنے بھائی کا بھیدا خڑام کرتے تھے اور اپنے باپ کی ٹکڑے سمجھتے تھے۔ تاہل صاحب و آئے صاحب کے کلام کو بazarی کلام کہتے تھے اور ان کے کلام کی تعریف سے بہت پڑھ جاتے تھے۔ حکیم صاحب گاہ ہے گاہے اپنی مجلس میں یہ طبیف مذاق اس طرح کیا کرتے تھے کہ کسی دوسرے شخص کو اشارہ کر دیتے تھے جو مجلس میں اس وقت تک وائے کے کلام کی تعریف کر لاجب تک تاہل صاحب مشتعل نہ ہو جاتے بالآخر امداد کا محاظہ کرتے تھے مگر

زیادہ مشتعل ہو جانے کی صورت میں پھر کسی کا احترام ملحوظ نہ رکھتے تھے۔ جو موکلہ میں آتا برداشتی تھے جس وقت یہ جنگ تا آب اور سائلِ دولوز پڑھے بھائیوں میں داعی ہوتی تھی تو طاقتِ انسانی کا کام نہ تھا کہ سہنسی کو ضبط کر سکے۔ ایک روز ادھر لکھے میں دولوز بھائی موجود تھے ویچھے ارالین محفل بھی جمع ہو گئے دوپہر کا کھانا کھانے کے بعد کجھ درینک مجلسِ مشاعرہ گرم رہی۔ احباب کی جانب سے ان کے بہترین طرز اور معنوی ترکتوں پر دادخوری دی جا رہی تھی۔ اسی دردان میں حکیم صاحب نے جناب سائل کو اشارہ کیا۔ وہ دولاز ہو یعنی اور داغ کا کچھ کلام پڑھ کر ما فوق العادہ الفاظ میں تعریف کرنی شروع کر دی۔ اس پر تاہم صاحب کا پاؤ پڑھنا شروع ہوا۔ پھر سائل صاحب نے تاہم صاحب کی طرف رُسخ کے عرض کیا کہ بجا ہستہ شعر لکھنے کوئی خالہ کا گھر نہیں ہے۔ حقیقت تو یہ ہے کہ جناب داغ نازک خیالی اور جذباتِ افرینی میں اپنا نظیر نہ رکھتے اور قادرِ الکلام بھی ایسے تھے کہ ایک گھنٹہ میں سچاں شعر بلا تکلف قلم برداشتہ لکھ جاتے تھے۔ ان کے مقابلے میں آج کل کی شاعری بھیں کا کھیل معلوم ہوتی ہے۔ بعداً تاہم میں اتنی تاب کہاں بھی غنیط و عقیب کے ساتھ رہنے لگے ابے اس کو اور تجھ کو شر کہنے اور سمجھنے کی بیانات ہی کیا ہے کیا قلم برداشتہ لکھنا ہی معیارِ سخنداں ہے اگر یہ ہے تو مصروف کہا جناب سائل نے ادب کے ساتھ مصروف دیا جس کو سختے ہی ادنیٰ تاہل کے ساتھ تاہم صاحب نے یہ شعر پڑھا:-

عدو میرا نہ تو میں ران چرخ فتنہ جو میرا شفق بن کر چڑھا ہے چرخ کے سر پر بوجیرا  
شر سنتہ ہی مجلس پھر کھٹک آئی۔ حکیم صاحب کھڑے ہو گئے اور تاہم صاحب کو گلے لگایا  
سائل صاحب شرمندہ تھے اور تاہم صاحب کا یہ حال تھا کہ فرط عقیب سے آنکھیں مڑخ  
تھیں۔ موکل سے کفت جاری تھا۔ باہقد پاؤں کا پہ رہے تھے۔ پکھما جھلا گیا پانی کے چھینٹے

دیئے گئے۔ جب ذرا حواس بجا ہوئے اور زبان قابو میں آئی تو سائل صاحب کو بے تحاشا گالیا پر دینی شروع کیں۔ سائل صاحب ہاتھ باندھ کر سر جھکاتے ہوئے سب کچھ سننے رہے۔ آخر جب سالن پھول گیا اور نیک گئے تو فرمائے گئے کہ اس سے زیادہ گالیاں دینے کی مجبوبی طاقت نہیں لہذا جو ٹھیک ہایک گالی اور دیتا ہوں کہ شہاب الدین کے نطفے سے تو نہیں یا انہیں اسی طرح سائل صاحب کو ایک طبی سوال پہلے سے سمجھا دیا گیا تھا تاکہ وہ تاباں حصہ کی موجودگی میں وہ سوال مجلس میں پیش کریں غرضکے نواب سائل نے دوسرا دقت تاباں صاحب کی موجودگی میں . . . . . حکیم صاحب کی طرف متوجہ ہو گیا اور عزم کیا کہ بھائی صاحب میں کتی روز سے ایک طبی مستملے میں سخت تردد ہوں جس کو اگر آپ نے صحیح تسلیم کر لیا تو نہ صرف میری زندگی کا ایک اصول بدل جائیگا بلکہ دینا پر ایک جدید حقیقت کا انکشاف ہو گا۔

آپ کو معلوم ہے کہ میں اپنے زمانہ ہوش سے آج تک اپنے بھائی کو باب کی چکے سمجھتا ہوں اور سچا احترام کرتا ہوں۔ مگر آج کے بعد بھائی صاحب کو اسی طرح میرا احترام کرنا ہوا کہ وہ مستلم یہ ہے کہ تو امام بخوبی پیدا ہوا وہ بڑا ہے کیونکہ استقرار تو اسی کا پہلے ہوا تھا۔ دوسرا اپنے مؤخر استقرار کی وجہ سے اس کی پیدائش میں حائل ہوا۔ حضرت تاباں سے اس کا جواب دبن بڑا۔ بر سر پڑے۔ گالیاں دینے لگے حاضرین مجلس اور حکیم صاحب مثہ پھیر پھیر کر منستے تھے۔ اور پھر سائل بھا صاحب کے چست فقرے مزید ستم دھار ہے تھے کہ بھائی چھٹا! اب تو آپ کو گالیاں دینے کا حق نہیں۔ اب تو آپ کو میرا احترام کرنا چاہتے ہیں کافی دیر نک وحیچ پر گرامگری رہی۔ آخر میں حکیم صاحب نے استاد تاباں کے حق میں فصید دیا اور سائل صاحب کو غلکست ہوئی۔

لہ حیاتِ اجل مولفہ شفاء الملک حکیم رشید احمد خاں

حکیم اجل خاں کا انتقال ۲۸ دسمبر ۱۹۲۶ء میں بمقام رامپور ہوا۔ اور جیازہ

دہلی لاکر درگاہ سید حسن رسولخا میں دفن کیا گیا۔

مؤلف حیات اجل نے لکھا ہے کہ تباہ اور سائل دونوں قوام بھائی تھے اور اسی پر  
مؤخر الذکر واقعہ کی بنیاد ہے حالانکہ تباہ کی تاریخ پیدائش ۱۲۷۶ھ ہے اور ان کے بعد ان کے  
بھائی مرتضیٰ بہاء الدین طلبت کی پیدائش ۱۲۷۹ھ کی ہے اور ان دونوں سے بھروسے سائل عہد  
ہیں جن کی تاریخ پیدائش ۱۲۸۵ھ کی ہے ان میں سے جوڑوال کوئی بھی نہیں، میرا خیال یہ ہے کہ  
حکیم صاحب کی مغل میں کچھ اسی قسم کا مذاق ہوا ہوگا جس کو مؤلف حیات اجل نے واقعہ نفس لامر  
خیال کیا۔

نیز مؤلف حیات اجل لکھتے ہیں کہ حکیم صاحب نے تباہ صاحب سے کچھ اور دو کلام  
میں اور زیادہ ترقار سی کلام میں اصلاح لی ہے۔ یہ بھی صحیح نہیں ہے۔ یہ غالباً اس بنا پر غلط فہمی  
ہوئی کہ حکیم صاحب ان کو استاذ کہتے تھے۔ حکیم صاحب ہی نہیں بلکہ ان کو تمام ہم عصر لفظ اُسٹا  
سے خطاب کرتے تھے اس کی وجہ یہ تھی کہ تباہ صاحب نہایت موزرا اور قابل غرماندن کے  
فرد تھے اور ایک ایسے اولو الفاظ دادا کے پورتے تھے جس کا علم و فضل تمام ہندوستان میں  
مسلم تھا۔ اور خود بھی علوم مشرقی میں درک رکھتے تھے۔ ان تمام امور کے علاوہ نہایت  
منلوب الغضب تھے جو شخص ان کو استاذ نہ مانے اس سے ناراض ہوتے تھے اور جو ان کا کلام  
نہ سنے اس کو بر الجلا کہتے تھے اور جو ان کے کلام کی دادا نوے اس کو جاہل کہتے تھے توگ ان  
کی عادات سے واقع تھے اور خاندانی وقار کا بھی پاس تھا اس لئے اکثر لوگ ان کو استاذ نہیں تھے  
جب سید اشتیاق حسین صاحب شوق نبیتیہ استاد ظہیر دہلوی حکیم اجل خاں ہر روم  
کے مطہب میں برسوں رہتے ہیں اور سائل صاحب کے دولت خانہ پر ہی قیام رہتا ہے وہ

فرماتے ہیں کہ حکیم صاحب کی مہارت اور قابلیت خام اصناف فنون میں تاباں صاحب سے بدر جہاز اندھی تباں صاحب سے ان کا اصلاح لینا صحیح نہیں ہے۔

## یادِ اجمل

از حفیظ الرحمن واصفت دلبوی یکے از ثلاثة حضرت سائل دلبوی  
 زین ہند پر براتیامت نیز طوفان ہے لبوب پر نال شیون دلوں میں سورج چار ہے  
 اسی درد کی قسمت پہ ناکامی بھی خذل ہے یہ صورت دیگر دیدہ سیہ سخنوں کا گریاں ہے  
 صدائے درود عجم تک رنہ مشرق را وغیرہ را  
 کر ماوائے نمازہ مجده وفضل و حکمت و طب را  
 منبع الملک جو سدرہ نشین غم دہت تھا سحاب فیض کوہ استقامت کھجھکت تھا  
 وہ اجمل جو فرد غ افزارے نبڑم دین و ملت تھا مستکم پر اعظم مسلمانوں کی قسمت تھا  
 نگاہیں ڈھونڈتے ہیں اس نوا سنج صداقت کو  
 ترسنا بے دل بیتاب اب عیش و مسرت کو  
 وہ اجمل آہ جو زینت وہ ایوانِ امکان تھا شرافت کے سخا کے آسمان کا ہبہ تباں تھا  
 وہ جس کے فیض سے دلی کا خطہ اک جیا لئا تھا جدا ہم سے ہوا فردوس دلی کا جو صنوں تھا  
 پیلے پے آرہی ہے یہ صدا شہرِ خوشیاں سے  
 جو قابل ناز کے تھی اٹ گئی رونقِ مکلاں سے  
 وہ اجمل آہ جو کل تک رئیں بزمِ خلوں تھا چرا غ زندگانی آہ کل جس کا فروزان سکھ  
 ہوا وہ آج رخصت جس پے سارا ہند نازاں تھا ہمارا ہم نوازِ غمزار، در دل کا درسان تھا

نقابِ خاک میں پنهان نلکتے نئے کر دیا اس کو  
 وطن سے دور جا کر نوت کا ساعت غدر دیا اس کو  
 جو کل ٹک جلوہ آ رہا سر بر علم و عرفان پر کرم کی ہنوفشانی کر رہا تھا پر تھ احسان پر  
 برابر کار فرما تھا ہمارے جسم اور جاں پر ترجمہ ریزیاں جو کر رہا تھا بزمِ امکان پر  
 نلک کے جو ریجا نے کیا نذر فنا اس کو  
 چھپایا زیر خاک اس کو کیا ہم سے جلاس کو  
 صدائیں گوئی ہیں پی کہاں کی کو ہماروں ہیں ترانے درد کے گانی ہے بیلِ مرغزاروں ہیں  
 چلی جاتی ہے زاری اشکباری آ بشاروں ہیں سرایا حزن ہے اف زیرِ بکم بر بظکے تافینی  
 نظرِ جس پر انعامی اس کو عنم میں مستدلا پایا  
 زبان پر نام جب آیا تو عنم ہی کا مزا پایا  
 کہاں ہو آہ اے اجل نلگاہیں تتم کو جو یا ہیں نہیں کہاں کی یاد میں ضفتیر مہارے نام لیوا ہیں  
 درود بیوار سے آثار ویرانی ہو دیدا ہیں تسلی دو ہیں اگر کہ ہم ما تم سراپا ہیں  
 سر اسرخون شده ارماں رُشپم خوں فشاں زیر  
 بیادوت خوش گبیم خوں زیر اشکم فناں ریزد  
 دعا ہے اب کہ جو لانگاہ اجل خلد اعلیٰ ہو دعا ہے اب کہ اجل نعمتہ سخی شاخ طوبی ہو  
 بروز حشر زیر سایہ عرش مصلی ہو شہنشاہ عرب کا قریب شامل طفون مولیٰ ہو  
 گھر ہائے سر شکم می فشا نم بر مزار تو  
 بدل رائے دو عالم می سپارم جسید کار تو

---

عاصم اخلاقی دینادات ا تواب صاحب مرحوم کی ذات گرامی اسلامی تہذیب و اخلاق کی حامل تھی چھپوں کے ساتھ مجتہد و شفقت ہم عصر وہی کے ساتھ انور دمودت علماء و علمائی کے ساتھ اخلاق و عقیدت ان کی خصوصیات تھیں۔

ہندستان کے مشہور دارالعلوم مدرسہ امینیہ دہلی کے عیسیوں اور تقریبات میں ذا بہ درجہ حضور شریکہ، پہلو اکریتے تھے۔ اور انہی نظیمیں بھی پڑھا کرنے تھے۔ مدرسہ امینیہ کی بنا حضرت مولانا امین الدین صاحب (المتو فی حرمہ) نے رحالت اصریں رکھی تھیں ان کے ساتھ اواب صاحب کو اپنی تکبیت و عقیدت تھی۔ مولانا جو مکے استقال کے بعد مدرسہ امینیہ کا اہتمام رئیم الحسیر دست کے اداہدہ احمد حضرت مولانہ شفیقی محمد لفڑیت اللہ صاحب مظلہم العالی کے سپرد ہوا۔ حضرت مفتی صاحب قلیہ کے ساتھ اواب صاحب مرحوم کو جو عقیدت تھی۔ اس کا اندازہ ذیل کے راقعات سے بخوبی کیا جاسکتا ہے۔

حضرت مفتی صاحب کو بار بار آنکھیں جانتے رہنے کے پہچان لیتے تھے ایک مرتبہ میں نے دریافت کیا کہ حضرت مفتی صاحب کو اپ کس طرح پہچان لیتے ہیں۔ فرمایا کہ یہ بابت بنا کی نہیں ہے۔ میں سنے اصرار کیں فرمایا کہ مفتی صاحب کا عاشق ہوں۔ غالباً ہر آنکھوں سے نہیں دل کی آنکھوں سے پچھا ٹاہوں۔ پیری ارادج ان کے سامنے جھک جاتی ہے۔

کتب نازہ جمیع کے سامنے رکھا کھڑی ہے۔ اواب صاحب رکھشا میں تشریف رکھتے ہیں اور سگریٹ سے شوق فرمادے ہیں معلوم ہوا کہ حضرت مفتی صاحب تشریف الرشیح ہیں سگریٹ فوراً رکھشا کے پیچے چینیک دیا جاتا ہے معمول کے طابق مذاق پر سی وغیرہ کے بعد مفتی صاحب تشریف لے جاتے ہیں۔ جو شخص موجود ہوتا ہے اس سے اواب صاحب دریافت فرماتے ہیں کہ مفتی صاحب نے دیکھا تو نہیں؟

رائم الحروف سے بے انتہا محبت فرماتے رہتے اور اکثر شام کو کتب فائدہ حسیہ پر تشریف لاتے رہتے۔ اور ۱۹۳۸ء سے جب سے کوئے اور مانگلیں بالکل بیکار ملوگی تھیں اُنھیں مجھنے سے منزدہ ہو گئے تھے۔ روزانہ شام کو رکھشا میں تشریف لاتے رہتے ہیں۔ یہ وضعِ امدادی اس پابندی کے ساتھ آنحضرت تک جاری رہی کہ آنھی اور مبنی کے باوجود ناخواستگار تھے کہ رکھشا کے ساتھ ایک کرسی رہتی تھی جس میں دو یوں طرف دستے لگے ہوتے تھے۔ رکھشا سے کرسی پر پھنسکر آتے تھے کہ کسی کردار آدمی اٹھا کر دکان کے سختے کے قریب لگادیتے تھے اسی طرح کھسکر کر سختے پر پہنچ جاتے تھے اور اکثر رکھشا میں بھی بیٹھتے رہتے تھے۔ بعض ملاقی اور شاگرد وغیرہ بھی آجاتے تھے۔ کبھی ادبی مشنڈ کبھی اصلاح و تعمید اور کبھی مختلف موضوعوں پر فنگور رہتی تھی۔ رائم الحروف کو اپنا مرشدزادہ فرمایا کرتے تھے۔ فرماتے تھے کہ میری زندگی کے بھی درگھنٹے ہیں جن میں اپنے آپ کو زندہ تصور کرنہ ہوں۔ میں عرض کرتا کہ بھی وہ گھنٹے میری بھی سعادت و خوش نصیبی کے ہیں ایک روز جبکہ کتب خانے کے سامنے رکھشا میں تشریف رکھتے تھے۔ حضرت مفتی صاحب تشریف لاتے ہو راچ پر سی کی۔ روابط صاحب آبدیدہ ہو گئے اور فرمایا کہ حضرت مفتی صاحب ابھی رہا ہوں اور رائم الحروف کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ اگر یہ ہوتا تو میں کبھی کامر چکا ہوتا اس بیکے کے پاس دلکھڑی کے لئے آ جاتا ہوں اور اسی وقت میں اپنے آپ کو زندہ سمجھتا ہوں۔

اس حدثت میں ان کوہیں نے بہت فرمب سے دیکھا ہے کہ بھی کسی کی غیبت کرتے ہیں دیکھا فخش اور گالی کا تو دہم بھی نہ تھا۔ حالانکہ عین ادبگالی کو بھی ایک ادبی ہدست سمجھتے ہیں یعنی لوگوں نے ان کے منزہ پر گالیاں دیں مگر انہوں نے کبھی جواب نہ دیا۔

مرحوم کے بیتچوں میں سے ایک ہو ہمارشا عمر زاجیل الدین عالیٰ رین فراشبدر (لیلہ اللہ علیہ)

خان

بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نے مر جنم کے سامنے کہا کہ فلاں شخص آپ کی شان میں گستاخی کرتا ہے۔ فرمایا کہ بیٹھا جب تم میری گود میں بیٹھ کر میری ڈارٹی فوچتے تھے اور میں کبھی تم پر ناراض نہیں ہوا تو میں ان لوگوں کو کیا کہوں جو میری عجیب چیزیں کرتے ہیں۔

نہایت وسیع النظر فراخ دل اور سیر حشم تھے۔ انداز گفتگو شیرین اور دلچسپ ہوتا تھا۔ اسلامی تہذیب اور صندراری کے دلدادہ تھے۔ اور ایسے رمیس سے مل کر بہت خوش ہوتے تھے جو اور جو دو لئے مسندی کے اسلامی شمارک کا پابند ہو۔

غالباً ۱۹۷۸ء کا واقعہ ہے کہ سی پی کے ایک فوجان والی ریاست نواب عبدالوحید غافل غازی آف گور دھادلی آئے تھے۔ میں نے ان کو اور استاد مر جنم کو اپنے غریب خانے پر زحمت دی تھی ٹری دلچسپ محفل رسی استاد مر جنم فرماتے تھے کہ میں نے فوجان رئیسیوں میں اس شخص جیسا استدین اور منتشر ع رمیس نہیں دیکھا فرمایا کرتے تھے کہ ایسے لوگوں سے کبھی میرا را بطر رہا ہے جنہوں نے شراب کے حوصلہ میں غلطے لگائے ہیں گریں نے ایک قطرہ شراب نہیں لی۔ حضرت روح ناروی فرماتے ہیں کہ قیام حیدر آباد کے زمانے میں صرف دو شخص ایسے تھے جن کا کیر کڑ ریاستی قیویش کی نہش سے کمیسر محفوظ رہا۔ ایک سائل دہلوی دوسرے احسن مارہروی۔  
(باتی آئندہ)

**مشکلات القرآن** [مدد ساحیام العلوم مبارک پور کے تدوین روایں مولانا داؤد اکبر اسلامی کے قرآنی  
کی اہم اور مشکل آیات سے متعلق مصنایں کا مجموعہ عام مسلمانوں کے لئے عموماً در طلبہ فرقہ بیان پاک کے تھے  
خصوصیات مصنایں بہت زیادہ مفید ہیں ان میں سے بعض مصنایں ترجمان القرآن الاصلاح فاران  
(محبوب) بہانہ اور صدق لکھنؤیں شائع ہو چکے ہیں۔ قیمت دُور و پیسے  
**مینجہ مکتبہ برہان اردو بازار دہلی**

# ادبیت

## نعتِ رسول

(از جانب سبل شاہجہان پوری)

امید شفاقت کیا کہنا تسلیم دل و جان کیا کہنا  
 اے شاعر غصہ خیر نشیر امت کے ٹھیکان کیا کہنا  
 اے ماہ عرب اے مہر عجم اے نیتیابان کیا کہنا  
 ہر پرده ظلمت چاک ہوا میں مشعل بڑوں کیا کہنا  
 اے اوزار بیوت سے اب تک دن رات میں کٹا باتی ہے  
 آئین حکومت پر جس کے دنیا کے سلاطین حکتی ہیں  
 اس شان کا پیغمبر پہنچا اے رحمت نیروں کیا کہنا  
 اے طبوہ حق اے شیخ صرم اے کوکیع فعال کیا کہنا  
 ہر حرف سراجِ راہ ہدئے ہر فنظیبا پیغام فرقہ  
 تحریم شیلت کے عامل اے صاحبۃ الرؤاں کیا کہنا  
 کیا نعمت سنائی صلی علی صلواۃ اللہ صلواۃ اللہ  
 اے سبلِ احمد کیا کہنا اے مریمسالاں کیا کہنا

## ”اپنے حضورؐ کے نام“

پیکرِ اسلام — قرآنِ محسمِ اسلام

السلام اے رہنمائے روحِ آدمِ اسلام

جب زمیں ظہمات میں ملقوٰت نہی مھصرتی  
 ظلمتوں سے پار ہو سکنا نہ نخا سورج کا نور  
 زندگی جب زندگی کی عظمتوں سے دور تھی  
 آدمی یہ حب بہنسا کرتے نئے جوان و طبیر

لشکرِ طاغوت کے جنْ طفر کے درمیان  
و بیکوک رستی ہوئی انسانیت کی سختِ لاش  
جب فناوں سے گذرنے تھے ملائکِ فہرخوں  
لے کے آتے تھے بدی کی شب میں شوئی صبحِ خیر  
تیرتایاں، حسین تاروں کے خبریں، ماہناب  
اوڑھیں انسانیت کی صبحِ نُود بیکھے بنبیر  
وقتِ چلتا ہی رہا تکتا ہوتے سوئے فلک  
کھلا گئے عقلِ بشر نفس و جیلت بے جھک  
سجدہ کرتے کرتے سنگ و خشت کے اصنام کو  
بھول کر اپنے رسولوں کے حسین پیغام کو  
لطفتِ حق نمازِ ہوا بھکے ہوتے انسان بہر  
اس طلوعِ نیڑا عظیم کی ستاری ہوتی  
ہر طرف ہونے لگی بارشیں الوہی اذور کی  
اور روشن ہو گئی دنیا قریب دودر کی  
کرو یا انسان کو جنِ ملائک کا امام  
السلام اے رہنمائے روحِ ادم السلام

مادیت ہے امیر گردشِ ایام پیر آج ہماراں نے نزدِ روحِ روح کو دھندا لایا  
لوٹ آئے کفر کے تاریک صبح و شام پر بھیسا اپنے آپ کو تاریخ نے دہرا دیا  
منظورِ لطفِ حق کے آپ کے سکیں غلام  
السلام اے رہنمائے روحِ ادم السلام

(شمسِ نوید)

## تہذیب

**مسلمانان عالم کی مکروری کے بنا دی اسیاب اور ولانا محمد منظور بن علی قیمت ۲۰**

پتہ: کتب خاد الفرقان گوئن روڈ لکھو

چھپنی اقطیع پر مہ صحفات کا ایک مختصر رسالہ ہے جس میں قرآن مجید سے ثابت کیا گیا ہے کہ اس دنیا میں اچھا برا جو کچھ ہوتا ہے خدا کے حکم اور اس کی مشیت سے ہوتا ہے پھر اس کے حکم سے جو کچھ ہوتا ہے اس کے لئے ندرست کے خاص خاص مضر و فائد و ضوابط ہیں اور اس دنیا میں کسی قوم کا بنتا اور ریندا ہاں کا سر بلند اور سر بخوبی ہونا انہیں قوانین کے ماختہ ہوتا ہے۔ چنانچہ صرف ہندوستان میں بلکہ ہر جگہ مسلمانوں پر یہ احکام طبقاً جانا ہے وہ انہیں قوانین کے ماختہ اور انہیں اسیاب کا علمی نتیجہ ہے جو قرآن نے بیان کئے ہیں اس کے بعد یہ جی بنا دیا گیا ہے کہ اسے مسلمانوں کے لئے اپنی اس عام اور سماجی کیفیت کی وجہ کے لئے اپنی اسی اسیاب کا اعلیٰ مذہب ہے اس مسلمانہ میں بھی قرآن مجید کی تعلیمات باطل صاف و واضح اور وہ زن میں اور مسلمان اور پر جل کر اپنے لئے عزیز و وحشت اور اہم و عالیہت کی وجہ تائیں پاسکے ہیں جن سے امن و قوت اپنے آپ کو دھرم سمجھتے ہیں رسالہ اگرچہ مختصر ہے اور اس میں موصوف بحث کے بیہقی گوشے تشدیز گئے ہیں مثلاً مصنفت کو جا ہتھے ہنا کہ وہ ایک عام فتنگو کرنے کے بجائے یہ بتاتے کہ اس وقت مسلمانوں میں اخلاقی روحانی جسمانی اور رادی کون کون سی تباہ حالیاں پائی جاتی ہیں اور ان میں سے ہر ایک تباہ حالی کن کن اسیاب کا اور ان کی کن کن غلط کاریوں کا نتیجہ ہے اور یہ بتاتا اس لئے مزدروی تھا کہ جب تک طبیعت کی مرصن کے اسیاب کو الگ الگ معین کر کے ہیں بتا بھاگا مخفی ایک عام و عظیم سنادینے سے مرعن

بُرْقی کی صحت یا بُری کی امید نہیں ہو سکتی۔ ہمارے مصلحین قوم کا سب سے بڑا نفس یہ ہے کہ وہ رائے علماء کے دباؤ سے گول مول باتیں کرتے ہیں اور مرفن کے اصلی سر جنپ فساد پر نشر لگانے کی بجائت نہیں رکھنے والا کہ کب طریقہ وعظ و ارشاد قرآن کے طریقہ کے بالکل خلاف ہے تاہم حالہ نہیں اپنی موجودہ شکل و صورت میں بھی مفید ہے اور اس کا مطالعہ عبرت و بصیرت کا موجب ہو گا۔ مسلمان قوم کی حالت اور حالات دین کا فریضہ قیمت ۶/-

یہ ممکن صفات کا رسالہؐ کی مولا نما خود منظورِ خاتمی کے تلمذ سے ہے اور اپنے خاص انداز میں اس میں اخنوں نے وہ بھی باتیں بیان کی ہیں جن کی ایک عالم سے توفی ہو سکتی ہے۔ یعنی ہر بشیٰ کی خاتمی اور ہر طبقہ کے مسلمان مذہب سے ناواقفیت اور دینی تعلیمات سے پہلے خبری کا شکار میں اس کا جائز ہے علماء کا فرض ہے کہ وہ تبلیغ اور تعلیم دین کی طرف متوجہ ہوئی اس رسالہؐ میں یہ کچھ کھاگلیا ہے۔ ابھی تک حرف احرفاً صحیح ہے اور اس میں کسی کو کلام نہیں ہو سکتا۔ لیکن چونکہ مولا نما کا تعلق ایک خاص میں تبلیغی جماعت سے ہے اس بنا پر انہوں نے طبعی طور پر اپنی جماعت کے طریقہ تبلیغ کوی سب سے بہتر اچھا موثر اور عوای طریقہ اصلاح ثابت کیا ہے۔ حالانکہ اسلام کی تبلیغ جس قدر درس و تدريس کے تصنیف و تالیف اور جہاد زندگی میں مردانہ و احصہ لینے سے ہو سکتی ہے اور ہموفیار ہی ہے۔ وہ بھی کچھ کام اور علمیہ اشنان نہیں ہے۔

لکھا غدر کے چند علماء اور مفتی انتظام الشہزادہ شہابی تقطیع متوسط ضخامت ۳۴ صفحات کی بڑی رطبیات متوسط قیمت میلڈ ڈرامہ پڑھ، مکتبہ ادب اردو بازار دہلی۔

اس کتاب میں ان چودہ علماء کا ذکر کیا گیا ہے جو مختلف علوم و فنون میں بکال رکھنے کے لئے ایک سال تک علماء کے ہنگامہ میں انگریزوں کے شمن لئے اور اس بنا پر اپنے ملک کو غیروں کے قبضہ پر بخاتمی سے آزاد کرنے کے لئے جدوجہد کی پاداش میں انگریزوں کے متعوب ہوئے کتاب میں مولا نما فضل حقؑ، خیراً بادی، مولا نما محمد حبیب ناٹسپری اور مولا نما صہبیانی دفتر ہم کے وزراء جن کے نام عام طور پر مشہور میں مندرجہ ذیل ہے۔

قصص القرآن جلد چارم - حضرت علیہ السلام  
اصل اللہ علیہ وسلم کے حادثات اور مسند و محدثات  
کا بیان — تیریج

الفتاویٰ روس - الفتاویٰ روس پر بنده ایسا مخالف  
کتاب قیمت تھے،

ستاد: ترمذی الشمشاد شاہزادی نجفی کام جامع  
اور مستند ذخیرہ مخالفات... تقطیع خلیفہ جلد اول  
قیمت شاہزادی

تحفۃ النظارین غلوص ذخیرہ مخالف طرد مقدمہ مخالفین  
از تحریک و فتشہ کے مفہوم قیمت تھے،

جمیوں یہ تو گو سلاو یا اور ہارشل ٹیو۔ یو گو سلاو  
کی آزادی اور افلاج پر تجویز خود پر کتابت ہے۔  
ستاد مسلمانوں کا فضل ملکت - صور کے مشورہ  
پاکستان برائیم حسن یہم کے پلے انکی ذمی کی محققہ کو کہتا ہے۔

انظر اسلامیہ کی ترجیح قیمت عمر جلد صہر  
مسلمانوں کا عزیز و زوال ٹیج و دم قیمت تو یعنی  
مکمل لغات القرآن مدد فرست الفاظ جلد اول  
قیمت سید، مجتبی صہر

حضرت شاہ کلیم اشد و ہلوی - قیمت ۶  
مفصل فہرست فخرے طلب زمینے جس سے  
آپ کو ادارے کے طفون کی تفصیل بھی معلوم ہو گی۔

ستاد، مکمل لغات القرآن مع فرست الفاظ جلد اول  
لغت قرآن پر پیش شد کتاب ٹیج دم قیمت الحمد جلد صہر  
ستاد یا بدل اکس کی کتاب ملکیت مخالف شد  
درستہ ترجیح، بدین لفظ قیمت ہے

اسلام کا نظام حکومت - اسلام کے ضابطہ  
حکومت کے نام شہروں پر لغات دا بکل بجٹ زریں  
خلافت بنی اسرائیل تاریخ امت کا تیرا حصہ قیمت ہے  
بلد پر، مقبوہ اور عدمہ جلد پر

ستاد، ہندستان میں مسلمانوں کا نظام تعلیم  
و تربیت - جلد اول پسند درسیں بالکل جمیع  
کتاب قیمت الحمد جلد صہر

نظام تعلیم و تربیت جلد اول جس جیجن تفصیل  
کے ساتھ ہا گیا ہے کاظم الدین ایک کے وقت  
سے اب تک ہندستان میں مسلمانوں کا نظام تعلیم و  
تربیت کیا را کو قیمت الحمد جلد صہر

قصص القرآن جلد سوم انبیاء و ائمہ اسلام کے ذائقہ  
کے حلقہ باقی تفصیل فتنی کا بیان قیمت صہر، جلد صہر  
مکمل لغات القرآن مع فرست الفاظ جلد اول  
قیمت الحمد، جلد صہر

شکلہ: قرآن اور تصوف، تحقیق اسلامی تصنیف  
اور باحث تصور پر جدید اور محققہ کتاب قیمت  
عاء، مکارے،

میجر ندوہ مصطفیٰ اردو بازار جامع مسجد دہلی

## مختصر قواعد ندوہ علماء مصنفین فہلی

محسن خاص جو شخص حضرات کم سے کم پانچ سو روپے کی مشت مرحت فرمائیں وہ مددوہ مصنفین کے  
دارہ نگہنیں خاص کو پانچ شوالیت سے عزت بخشیں۔ ایسے علم لواز اصحاب کی خدمت ادارے کی اور کمکتی برلن  
کی تمام مطبوعات نذر کی جاتی رہیں گے اور کارکنان ادارہ مان کے تعمیقی مطوروں سے مستفید ہوتے رہیں گے۔

۳۔ عجینیں۔ جو حضرات پیسیں روپے سال مرحت فرمائیں گے وہ ندوہ مصنفین کے دارہ عجینیں یہ شامل  
ہوں گے۔ ان کی جانب سے یہ خدمت معاوضہ کے نقطہ نظر سے نہیں ہوگی بلکہ علیحدہ خالص ہو گا۔ ادارے کی  
طرف سے ان حضرات کی خدمت بین سال کی تمام مطبوعات جن کی تعداد میں سے پارٹ کی ہوتی ہے نیز تکتبہ  
برلن کی میعنی مطبوعات اور ادارہ کا رسالہ برلن کسی معاوضہ کے بغیر پیش کیا جائے گا۔

۴۔ معاونین۔ جو حضرات احتجان، روپے سال پیشگی مرحت فرمائیں گے ان کا شمار ندوہ مصنفین کے حلقہ  
معاونیں میں ہو گا ان کی خدمت بین سال کی تمام مطبوعات ادارہ اور رسالہ برلن (جس کا سالانہ چندہ ہے)  
روپے ہی بلامبست پیش کیا جائے گا۔

۵۔ احتجان۔ تو روپے ادا کرنے والے اصحاب کا شمار ندوہ مصنفین کے احتجان میں ہو گا ان کو رسالہ برلن میں  
پارٹ کی اور طلب کرنے پر سال کی تمام مطبوعات ادارہ (صفہ قسمتے ہوئی جائیں گی)۔ یہ ملک خالص طور پر علماء  
اور طلباء نکلیتے ہے۔

(۱) برلن ہر آگر زی جیتنے کی ۵ اسٹاریک کوشائی بھتکتے ہے

**قواعد** (۲) مذہبی، علمی، تحقیقی، اخلاقی مضمین بشرطیکردہ زبان و ادارے کی سیار پر ہر سے اُمیزیں  
برلن میں منتقل کی جاتے ہیں۔

(۳) بوجوہ و اہتمام کے بہت سے رسالے خاکہ نوں میں خالص ہو جاتے ہیں۔ جن صاحب کے پاس رسالہ  
شنسکے وہ ملیدہ سے زیادہ ۲۵ تاریخ نکل دیکرو طالع دیجیں ان کی خدمت میں پریم ۷ یا ۸ بلامبست  
بیجودیا جائیں گا۔ اس کے بعد بنشکایت قابلِ اعتمان نہیں تکمیل ہائی۔

(۴) جواب طلب اور کے لیے ۷ رنگ کی جگہ کارڈ بھجنے ضروری ہو

(۵) قیمت رسالہ: پھر وہ پیسے مشتمل ہیں میں روپے پر نمائی دفع محصل ڈاک، فلی ہر چہ ۶۰۔

(۶) میں اکابر و ادارے کرنے والے کوں پر مدرسہ نکلے

جو لوگوں اور ایسے پرستوں پلش رہے جید برفی پریس میں بیان کر اکر دفتر برلن اور ویزا رجیسٹریشن مسجد (لی) سے مشائیخ کیا

نَدْوَةِ اِسْلَامِيَّةِ دِينِيَّةِ مَا هُنَّا

# مُرْبَّان

مَهْرَبَتْبَع  
سَعِيدٌ أَحْمَدْ كَبَّادِي

# مطبوعات نہادِ صنفیں فہلی

غیر جعلی اضافے کیجئے گئے ہیں اور حصائیں کی ترتیب کے زیادہ تین اور سلسلہ کیا گیا ہے۔ ذیر طبع۔

ستہ نقصص القرآن جلد اول سببیدہ ادیش  
حضرت آدم سے حضرت موئی و مارون کے حالات تک  
تک۔ قیمت ہر مجلد ۱۰ روپیہ۔

وَحْيُ الْمُرْسَلِ مَسْلَكُهُ پُرْبِعِيدَهْ عَقَدُهُ تَابُ زِيرِ طَبِيعٍ  
بَيْنَ الْأَقَوَاعِيْ سِيَاسَیِّ مَعْلُومَاتٍ۔ یہ کتاب ہر مجلد پر  
میں رہنے کے لائق ہے ہماری زبان میں بالکل جدید  
کتاب۔ قیمت ۲۵ روپیہ۔

تاریخ افلاطونیس ٹانسکی کتاب تاریخ افلاطون  
ہوس کا استنداں دیکھ خلاصہ جدید ادیش (ذیر طبع)  
ستہ نقصص القرآن جلد دوم حضرت یوسف  
سے حضرت موسیٰ کے حالات تک دوسرا ادیش تے  
محلدہ ۱۰ روپیہ۔

اسلام کا اقتصادی نظام: وقت کی اہم ترین کتاب  
جس میں اسلام کے نظام اقتصادی کا مکمل تقدیر ہے  
کیا گیا ہے ادیش بھر جلد صرف

صلماں کا عزیز و زوال: صفات ۵۰  
جدید ادیش قیمت ۱۰ روپیہ۔

خلافت راشد: تاریخ ملت کا دروس احمد، جدید  
ادیش قیمت ۱۰ روپیہ۔  
اللهم

مشین: اسلام میں شلامی کی حقیقت۔ جدید  
ادیش جس میں افظاع ملت کے ساتھ ضروری احتسابی  
کیے گئے ہیں قیمت سے راحمدہ ۱۰ روپیہ۔

تعیمات اسلام اور صحیح اقوام: اسلام کے اخلاق  
اور روحانی نظام کا پذیر خاکہ۔ ذیر طبع  
سوشلزم کی بنیادی حقیقت ام اخترائیت کے  
متعلق جرمن پروفیسر کارل ڈیل کی آنکھ تقریزوں کا  
ترجمہ مدد مقدمہ مترجم۔ ذیر طبع

ہندستان میں قانون شرعیت کے خواہ دستہ  
ستہ نبی عربی صلم۔ تاریخ ملت کا محتداد۔

جس میں سیرت سورہ کائنات کے نام اہم و اغوات کو  
ایک خاص ترتیب سے نایت آسان اور ادیش اندازیں  
کیا گئی ہیں جدید ادیش جس میں اخلاق نبوی کے اہم باب  
کا اضافہ ہے قیمت ۱۰ روپیہ۔

فہم فران: جدید ادیش جس میں بہت سے اہم اضافے  
کیے گئے ہیں اور مباحثہ کتاب کو اس زور مرتب کیا گیا ہے  
قیمت ۱۰ روپیہ۔

غلامان اسلام: اسی سے زیادہ غلامان اسلام کے  
کلامات و تعلیمات اور شناسا کا زنسون کا تفصیلی بیان جدید  
ادیشن قیمت ۱۰ روپیہ۔

اخلاق ہار فلسہ خلاق: علم الاخلاق پر ایک بہوت  
اور عمقناز کتاب جدید ادیش جس میں عکس فکر کے بعد

# بُرْهَان شَارِه (۵)

## جَلْدُ سِبْت وسُوم

### نُوْمُبِر ۱۹۳۹ مِطْابِقٌ مُحَرَّمِ الْحَرَام

#### فَهْرِسُ مَضَايِّعِين

- |     |                                                     |                                                                      |
|-----|-----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| ۲۵۸ | سَعِيدُ الْأَحْمَد                                  | ۱- تَفَرَّات                                                         |
| ۲۶۳ | جَنَابُ مُولَّا مُحَمَّد حَفَظُ الرَّحْمَنِ صَاحِبُ | ۲- پَيَغَامُ إِبْرَاهِيم                                             |
|     | جَنَابُ مُولَّوِي تَقْيِيرُ الدِّينِ صَاحِبُ        | ۳- قَدْرَتِي نَظَامُ اجْتِمَاعٍ                                      |
| ۲۷۰ | اسْتَادُ دَارِ الْعُلُومِ مُعِينَةُ سَانَخَه        |                                                                      |
| ۲۷۳ | جَنَابُ حَمِيدَه سَلَطَانِ صَاحِبُ                  | ۴- سَرِسُرَه حَنِيْتِي شَاعِرِي                                      |
|     | جَنَابُ بَنْجِيْبُ الدَّولَه تَابِتُ جَنَابُ        | ۵- اِمِيرُ الْاَمْرَاءُ نَوَابُ بَنْجِيْبُ الدَّولَه تَابِتُ جَنَابُ |
| ۲۸۳ |                                                     | ۶- الْمُسْطَمُ نَوَابُ سَرَانَعُ الدِّينِ اَحْمَدْ خَانِ سَالَّ      |
| ۲۸۹ |                                                     | ۷- دَوْلَتِي قَانُ نَامَه                                            |
| ۲۹۴ |                                                     | ۸- اَدْبِياتُ - حَسِينُ                                              |
| ۲۹۵ |                                                     | ۹- تَبَرَّعَ                                                         |
| ۳۱۹ | (س)                                                 |                                                                      |

# نَّظَرٌ

اللہ اکبر! آج انسان اخلاقی اختطاط و سبی کے کس فقر عظیم میں گڑا ہے کہ کل تک جو حزیری اخلاقیات عامر کے اصول و صور کا حکم رکھتی تھیں اور جن کو اپنے اذن بیداری کے بغیر کوئی شخمنشانی شرط و مبدأ و رشافت نفس کا مستحق نہیں ہو سکتا تھا آج ذ صرف یہ کہ کھلے بندوں ان کو نظر انداز کیا جائے ہے بلکہ طاقت و قوت شہرت و نمود، ہر دلعزیزی دناموری حاصل کرنے کے لئے ان اہم اخلاقیات کے عکس راستہ پر چلنا لازمی اور ضروری قرار پا گیا ہے۔ یہ اخلاقی اختطاط ہر جگہ اور ہر قوم کی زندگی کے ہر شعبہ بیان نہیں ہے۔ لیکن سیاست تو خاص طور پر اب ایک ایسا حامِ بن کر رہ گئی ہے جس میں اچھے سے اچھے فنا دنیک آدمی کو یہی منگلا ہونا پڑتا ہے۔

پچ بونا۔ انصاف کرنا۔ بات کا پاس کرنا اور قول و فعل میں مطابقت۔ یہ چند چیزوں نہیں اخلاقی عالمہ اور تمام نہایت وادیاں کے ایسے ابتدائی اس باقی میں جن کی تعلیم ہر سچے کو شروع سے دی جاتی ہے اور علی زندگی میں اُن پر کار بند رہنے کی اسے بر ایجاد و تلقین کی جاتی ہے۔ لیکن آج ان کی رسولی کا یہ عالم ہے کہ دنیا میں جو قبائل اللہ رہے اسی قدر وہ ان سے باغی اور منحر ہے۔ سراسری سیف و کارپے اسرائیل نگ کی قیمت گھٹانے کا اعلان کیا تو چند گھنٹے پہلے ہیک دینا کو یہی تلقین دلاتے رہے کہ قیمت نہیں گھٹے گی و زیراً عظم ہند نے ال آباد میں تقرر کئے ہوئے صاف صاف کیا کہ راشتر یہ سیوک تنگ پر ہم ابھی اعتناد نہیں کر سکتے لیکن اس کے چند روز بعد ہی کا ہجوس درکنگ نیڈی نے اس جماعت کے لوگوں کو کاہنگوں کے ممبر بننے کا حق دے دیا۔ آج تھی دہی سے واشنگٹن تک ملغز برپا ہے کہ ہم گاہنگی جی کے نقش قدم پر چل رہے ہیں لیکن اس دعویٰ کا مذاق اس سے زیادہ اور کیا ہو سکتا ہے کہ جس جماعت کے لوگوں نے گاہنگی جی کی

انہمی مظلومانہ شہادت پر مٹھائی تفییم کی اور گھنی کے چڑغ جلائے آج انھیں کے لئے کامگیر  
کا دروازہ کھولا جا رہا ہے۔ اس کے علاوہ گاندھی جی کی نندگی کے معرفت و اصول نے ایک سچائی  
اور درس اعدم نشتم۔ کوئی بدلائے کر ان میں سے کس پر اور کہاں عمل ہو رہا ہے ہر وزیر کے عمال  
افعل کا محاسبہ کیا جائے تو معلوم ہو گا کہ اس نے اپنے محکمہ سے متعلق سرکاری اعلانات دیا ہات  
ویسے اور یہاں کو علی جامہ پہنچتے وفت کہاں تک اور کس حد تک سچائی کا باس رکھا ہے؟ اس کے  
قول و فعل میں کتنی مطابقت ہے؟ اس کے نیامات کہاں تک واقعات و حقائق سے تطابق رکھتے  
ہیں؟ گاندھی جی کا امہنا بیٹھتا ہے بہب اور خذیر ایمان تھا۔ مگر یہاں کسی کارروائی میں کسی وزیر کی ہدایا  
سے اپ نے خدا اور نہ سب کا امام تھا ہے؟ گاندھی جی کہتے تھے وزیر دوں کو حضرت عمرؓ کی طرح  
سادہ نندگی سبر کرنی چاہتے۔ لیکن یہاں ہو کیا رہا ہے؟ وزیر دوں کے لئے شاندار کوہیں۔ نوکر دوں  
کا ہجوم۔ اعلیٰ قسم کی موڑیں، نہایت عمدہ فربخپر۔ ہواں جہاز سب کچھ ہیں لیکن کڑوؤں ان لاؤں  
کے لئے سر چھپا نے کو ایک چھپت۔ بدن ڈھا نکھنے کو کپڑا۔ اور پیٹ بھرنے کو روٹی بھی نہیں ہے۔  
گاندھی جی ہندوستانی تھے اور پچھے ہندوستانی صورت شکل۔ واضح قطع بیاس اور رہن سہن  
کے طور و طریق ہرا اعتبار سے! لیکن ہمارے وزیر دوں کو غیری بیاس ہیں کر فخر ہوتا ہے۔ انگریزی  
کھا نے انھیں زیادہ مرغوب ہیں اور طرز معاشرت بھی انھیں مزبی ہی بجا آتا اور پسند آتا ہے۔ گاندھی جی  
فرآن اور گیندادوں کے عاشق تھے اور اپنی پوارتھنا میں دوؤں کو سنتے تھے لیکن یہاں رپڈ یو  
اسٹیشن سے دوؤں کا نشہر بند کیا جا رہا ہے۔ گاندھی جی اس کے قائل تھے کہ ہر شخص کو نہ سبی اڑاکی  
ٹھنی چاہئے لیکن یہاں حال یہ ہے کہ گذشتہ عیدِضخمی کے موقع پر متعدد مقامات پر فساد ہوا اور یہاں  
کے مسلمانوں کے لئے عید کا دن بھی محروم بن گیا۔ گاندھی جی پر یہ کی تصویر اور سر اپا محبت تھے۔ وہ  
دوستوں کے جان شمار اور دشمنوں کے دوست تھے لیکن یہاں پرانے دشمنوں کی ہمدردی حاصل  
کرنے کے لئے جان شمار و دستوں کو کبھی ٹھکرا لایا جا رہا اور من پر بے اعتمادی کا انہلار کیا جا رہا ہے۔

اب ذرا پنے پر جوں پر بھی نگاہ ڈالنے خلئے شور یہ ہے کہ ہماری ریاست اسلامی ریاست ہے لیکن واقعہ یہ ہے کہ اسلام نے شراب کو حرام کیا اور یہاں اس سے لاکھوں روپیہ سالانہ کی آمدنی مکومت کے خزانہ میں داخل ہونی ہے اسلام نے سودی بین دین کی سخت ممانعت کی لیکن یہاں اس پر کوئی ہابندی نہیں ہے قرآن نے عورتوں کو مکم دیا ذقمان فی بیرون ہفت آپنے گھروں میں رہیں لیکن یہاں عورتوں کی ایک خاص فوج بنائی جا رہی ہے اور مردوں کی نیکرائی میں انہیں فوجی درزشیں سکھائی جاتی ہیں۔ قرآن نے عورتوں کو مہد جاہلیت کی طرح بنا دسنگاڑ کر کے باہر نکلنے سے روکا ڈالنے ہجت تحریج الجاہلیت لیکن یہاں پار کوں اور قفریک گاہوں میں۔ بازاروں میں اور یاڑیوں میں ہر گھبہ ہاتھ کا سببیت عالمی بیان کے منظر کیفیت نظر آئیں گے اور قانون کا ہاتھ ان کے روکنے سے ہاجزو درماندہ ہے۔ ہر شخص کی زبان پر اسلامی جمہوریت کا فزدہ ہے۔ لیکن خلیفہ دوم حضرت عزیز قادرؒ کے سامنے ایک معنوی شخص کو یہ کہنے کی جرأت ہو سکتی تھی کہ اگر آپ غلط راست پر چلے تو ہم آپ کو چڑکے نکلے کی طرح سیدھا کر دیں گے۔ مگر یہاں یہ عالم ہے کہ اسلامی جماعت ہیں کافصور اس مخالفت کے سوا کچھ اور نہ تھا کہ مسلمان پچھے مسلمان نہیں اور اپنے قول کے مطابق عمل بھی کرس اس کا گلا گھوٹ کر کر کو دیا گیا ہے اور مقدمہ مبنی نے بغیر اس جماعت کے ایراد کارکنوں کو نظر بند کر کر ہا ہے پھر یہاں تک فیصلوں کے ساتھ معاملہ اور برداشت کا تعین ہے پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کا امام ارشاد ہے۔ «عَمَّا هُمْ كُنْتُمْ تَأْذِيُونَ إِنَّكُمْ مُّلَوَّنُونَ إِنَّكُمْ كُلُّكُمْ لَكُمْ هُدًى وَّإِنَّ رَبَّكَ لَيَعْلَمُ مَا تَعْمَلُوْنَ» ایک خاص قسم کا ملود لاکھیش کیا تو آپ سخت پر ہم موتے اور ان کو بایسلا کہہ کر فرمایا کہ، «فَذَا كَمْ قَسْمٌ هُمْ فَهُنَّ بَيْرَزَنَةٍ كَعَمِينَ سَعَى جَمِيعَ دَمِ مُسْلِمَنِينَ كَمَا سَكَنَتْ» لیکن یہاں کا حال یہ ہے کہ عوام پریشان حال ہیں نہ دی اور کپڑے کو توں رہتے ہیں۔ مگر اب ہبھ کوئی حکومت کے کاشانے عدیش و عشرت

کے تمام لوازم سے معمور ہیں اور زندگی کی کوئی راحت نہیں ہے جو انھیں سیسر نہ ہو۔

آپ کہیں گے یہ سارے ہے تیرہ سو سال کی پرانی بات ہے۔ علاقافت راشدہ کو حمپر کر مسلمانوں کی پوری تاریخ میں ان پر عمل کب ہوا ہے؟ گذارش یہ ہے تو پھر اس عہد کے علاوہ اسلامی حکومت قائم ہی کب ہوتی ہے۔ اگر آپ اپنی حکومت کو اسلامی حکومت کہتے ہیں تو آپ کو لا محاالت ابو جہر صدیقؓ اور عمر فاروقؓ کے نقش قدم پر چلنا ہو گا درست یہ عنوان بدل کر اپنی حکومت کو ایک مسلم اسٹیٹ "کہا ہو گا نہ کہ اسلامک اسٹیٹ" اور اس مسلم اسٹیٹ کے قیام پر آپ خواہ کہتے ہی خوش ہوں لیکن اسلام آپ کو کوئی مبارکیا دیتی نہیں کر سکتا۔ اسلام ان تین تکریروں کی کائنات پر اپنے نظام حیات کو چایا ہو ادیکھنا چاہتا ہے اور اسیں اداہ ایک مسلمان کہلانے والی قوم کی حکومت و خود خانہ کے عنوان کا فریب خورده نہیں ہو سکتا۔

بہر حال گاندھی جی ہوں یا اسلام دلوں اس پر متفق ہیں کہ ایک انسان کے اعلیٰ کردار کی بنیادی خصوصیت یہ ہونی جا ہے کہ اس کا دل پاک ہوں ہے۔ اس کی اربان اور تلفیب میں ہم آہنگی ہو۔ وہ خود اپنے ساتھ اور دوسروں کے ساتھ بھی انصاف کرنے کا جذبہ رکھتا ہو۔ اس کا کوئی عمل ذاتی حظنفس کے لئے نہ ہو۔ بلکہ قوم۔ جماعت اور انسانیت کو فائدہ پہنچانے کی غرض سے ہو۔ صرف یہی اپنے اصول ہیں جن پر عالم ہو کر سماں سے لیڈر رعایم کا اعتماد حاصل کر کے ملک کو مصیر طا اور خوشحال بنا سکتے ہیں۔

یک جھیلہ سبھوںنا چاہئے کہ ایشیا سینگبروں کی سر زمین ہے تمام بڑے بڑے مذاہب ہیں مبدأ ہوتے اور یہیں سے ان کے بزرگ دبار تمام عالم میں پھیلے اس بنا پر ایشیا کے فلسفہ اخلاق کا ایک اہم اصول ہدیۃ پرہا ہے کہ مقاصد لچھے ہوں تو ان کو حاصل کرنے کے لئے ذرا قبیل اچھے ہی

ندوہ المنشین کے حلقة حباب کے لئے اس ماہ المناسک ساتھ حاجی اسرار شاہب کی  
وفات سے اکتوبر و نومبر کے آخری سفر مکملہ میں حاجی صاحب مرحوم سے ملاقات ہوتی تھی اور میں  
ان کو پھاپا صاف اسند درست چھوڑ کر آیا تھا ب عزیزم مولوی سید احمد کے خط سے اچانک ان کے  
انتقال کی خبر معلوم ہوئی۔ یوں تو یہ دنبالہ شفتی اور گذاشتی ہے۔ یہاں جو آتا ہے اُسے ایک نیک  
دن رخصت یعنی ہو جائ� پڑتا ہے۔ آئے اور جانے کا یہ عمل جب سے دُنیا قابم ہے برابر حدی ہے

لیکن جانے والوں میں بعض ایسے ہوتے ہیں جو اپنے کردار، اخلاق، اور عمل کی وجہ سے ایک خاص مقام کے مالک بن جاتے ہیں پھر حب وہ قانون نظرت کے مطابق سفر آندر انتیار کر لیتے ہیں تو جو جگہ انہوں نے اپنے لئے بنائی تھی وہ غالباً محسوس ہونے لگتی ہے۔ یہ خلاصت ہو جانے والے کی شخصیت کو یاد دلاتا رہتا ہے۔ اور اُس کی مفارقت کا احساس لوگوں میں بڑھ جاتا ہے۔ حاجی اسرار احمد صاحب مرحوم بھی ایسے ہی لوگوں میں سے تھے۔ مرحوم آنڈھہ ضلع ہریانی کے باشندہ تھے، عرصہ دراز سے ٹکلکھہ میں تجارت کرتے تھے۔ میں چودہ پندرہ سال ہوئے ان سے لگلتے میں ممتاز ہوا تھا۔ اس دوران میں مجھے براہ راست کے کردار اور عمل کے مطابق کام موقع ملتا ہوا وہ صرف اچھے تاجر ہی نہیں تھے بلکہ اپنے دل میں ایک ایسا حساس دل بھی رکھتے تھے جس میں مذہب کا درد کوٹ کر بھرا ہوا تھا جن کاموں کو وہ قوم کے لئے مفید سمجھتے تھے ان میں اپنی جیہیت سے بھی بڑھ کر حصہ لیتے تھے جب "ندوۃ المصنفین" کے قیام کا اہنگتی تصور صفتی ﴿بِحَمْدِهِ﴾ کے اور میرے ذہن میں آیا تو حاجی صاحب مرحوم اس کی تائید کرنے والوں کی صفت اول میں تھے۔ پھر تائید بھی زیادی اور سی نہیں بلکہ عملی اور حقیقی، چنانچہ جو عقل ندوۃ المصنفین سے انہوں نے پہلے دن قائم کیا تھا اسے آخر وقت تک اُسی آن بان سے بناتے رہے۔

حاجی صاحب مرحوم صرف چار پانچ دن مایقاً میں مبتلا رہ کر اس دارفانی سے عالم جادوی کو رخصت ہو گئے۔ انسان دنایا یہ راجعون۔ حاجی صاحب کی دفات نے مصرف آندرہ المصقین کے علقے میں رنج و غم کی کیفیت پیدا کر دی ہے بلکہ جمیع علماء، دارالعلوم دیوبند، تبلیغی جماعت اور دوسرے بہت سے مذہبی ادارے بھی اس غم میں شریک ہیں۔ ادارہ ندوۃ المصنفین دہلی مرحوم کے سماں گان کے ساتھ دلی ہمدردی کا انہمار کرتا ہے اور دعا کرتا ہے کہ حق تعالیٰ انہیں صبر حسیل عطا فرمائیں اور مرحوم کو جوار رحمت میں جگہ دے کر اپنے حضوری انعام سے نوازیں۔ آئین محمد حفظ الرحمن

## پیغمبر اعظم

(جناب حضرت مولانا حفظ الرحمٰن صاحب ناظم اعلیٰ جمعیۃ علماء ہند)

آج دنیا کے گوشہ گو شر میں جو ایک ہماری نیجی یادگار منانی چاہی ہے اور جس کو ہم "عید قربانی" کے نام سے یاد کرنے ہیں وہ تاریخ عالم کا اہم واقعہ اور قربانی و جال سپاری کی یادیکا بے مثل یادگار ہے۔

دنیا میں جو انسان بھی کسی بلند اور پاکیزہ مقصد کو معاصل کرنا چاہتا ہے اسے لمعنا و آرماش کی سخت اور کھنڈن سے کثیر منزروں سے گزرا پڑتا ہے۔ ہم اگر اُس کے دل میں مقصد کے حصول کی بچی آرزو اور لگن ہوتی ہے، اور وہ امتحان و آرماش کی منزروں میں من لا تچا اور لگن کا پکانا بات ہوتا ہے تو پھر کامیابی کی راہیں اُس کے لئے کھل جاتی ہیں۔ اور وہ اپنے اعلیٰ مقصد کو پالتا ہے۔

خدا کے پیغمبر اور انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام جس مقصد اور مشن کو کر دنیا میں آتے ہیں۔ وہ انسانی مقاصد میں سب سے اور پاک مقصد ہوتا ہے وہ زمین پر لبستے والے ہر انسان کو تباہی و مگر اہمی سے ہٹا کر سجائی اور خدا پرستی کی طرف بلاتے ہیں۔ آن کے ساتھ خدا کا پیغام ہوتا ہے، اور وہ اس کے سوا کچھ نہیں جاتے کہ زمین پر لبستے والے انسان خدا کے بھیجے ہوئے اس "نظام حیات یادوں" کو اختیار کریں جس سے دنیا میں امن و سکون پیدا ہو، ظلم و ناالنصافی کا نام و نشان کمک میٹ جائے، سچائی کا بول بالا ہو، باطل پرستی کا خاتمه ہو جائے اور امن و انصاف کے ہم گہرے سائے میں خدا کی تمام مخلوق کو چین اور غوث خالی کی ذمہ دی گئی نصیب ہو۔

تاریخ گواہ ہے کہ جب یہی دنیا میں کوئی پیغمبر خدا کی طرف سے اس پاکینہ مشن کو لے کر رہا ہے۔ اور اس نے خدا کو بھروسے ہوئے، سچائی کے راست سے بھٹکے ہوئے، انسانوں کو حق پرستی کی دعوت دی ہے تو یکبارگی گفر و مصالحت کی تمام سرکش طاقتیں اس "دعوت حق" کے مقابلہ کے لئے سامنے آگئی ہیں، اور انہوں نے بنی اسرائیل انسان کو پیغام فدا و نذی سے نائل رکھنے کے لئے اپنی تمام قویں صرف کر دی ہیں۔

قرآن حکیم کے صفات گھلے ہوئے ہیں۔ آپ تمام پیغمبروں کے حالات و راتعات کو دیکھ جائیئے۔ راتعات کی نوعیت مختلف رہی! لیکن ان سب کی روح ایک ہی تھی۔ اور وہ یہ کہ جب کسی "داعی حق" نے خلوص و محبت سچائی اور دردمندی کے ساتھ کسی قوم کو حق پرستی کی دعوت دی تو اس قوم کی اکثریت نے اس "دعوت" کا جواب نزد سرکشی پہنچا تراشی اور گالیوں ہی سے دیا۔ خدا کے ان پتے پیغمبروں کو محبوں اور یادوں کہا۔ کاہن اور چادر گزبلایا ان کو سخت سے سخت اندازیں پہنچاں، ان کا مقاطعاً اور سوچل باہنکاٹ کیا اور اور ان کے راستے میں رکاوٹوں کے پھار ٹھہرے گئے۔ عزیزیکہ ان کے مشن کو ناکام بنانے کے لئے اپنی تمام قویں صرف کر دیں۔ لیکن اینیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام عزم و ثبات کے پیکر ہوتے ہیں اُن کے ساتھ صبر و استقلال کا رہ جو سرہوتا ہے جو کسی بڑی سے بڑی مصیبیت میں بھی شکست نہیں کھا سکتا اور کھنٹ سے کھنٹ آزمائش بھی اُن کے لئے تہمت شکن نہیں ہوتی، اس لئے کہ اُن کو رسالت و نبوت کا منصب جلیل توبہ ہی عطا کیا جاتا ہے جیکہ پہلے اُن کے عزم و استقلال کو آزمائش و امتحان کی ہر راز و میں قول یا جانا، اور اُن کے خذیلہ حق پرستی کو ہر کسوٹی پر کھلیا جاتا ہے۔

حضرت ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام ہی خدا کے یک حصیل القدر پیغمبر ہے۔ انہیں نہ بد پیغمبری کا عالی منصب دیا گیا تھا اس لئے انہیں یہی ابتلاء و آزمائش کی کھنٹ اور وشوگنڈا نہ منزروں سے گذرنا تھا، اور قدم قدم پڑانے پر جو تسلیم و جان سپاری کا امتحان دینا تھا۔

چنانچہ سخت سے سخت آزمائشوں کے ذریعہ ان کو جانچا گیا۔ لیکن وہ امتحان میں کامیاب اور قربانی کی ہر کسوٹی پر کھرے اور گذرن شافت ہوئے۔

سب سے پہلے بہب اُن کی "دعاوت حق پرستی" سے شاگ آگر عالم وقت "نمرودت" اُن کو آگ کے دہنے ہرے شعلوں میں ڈالوایا، اور کہا کہ اب بھی اگر تم اپنے اس مشن سے بازجاہد تو نہیں بچایا اور معاف کیا جاسکتا ہے! تو وہ عزم واستقلال کی ایک کڑی آزمائش لکھی۔ لیکن اس موقع پر آنکھوں نے جس عزم واستقامت اور صبر واستقلال کا ثبوت دیا وہ صرف حضرت ابراہیم کا حصہ تھا۔

پھر رب حضرت اسماعیل اور حضرت ہاجرہ کو فاران کے لاق درق جنگل میں پھوڑانے کا حکم دیا گیا اور جانچا گیا کہ ہیری اور اکلوتا تجھے زیادہ عزیز ہے یا حکم خداوندی کی تعییں! تو یہ لکھی اُن کے جذبہ سلیم در رضا کا کوئی ہمولی امتحان نہ تھا۔ لیکن فدا کا سچا سنبھیر اس امتحان میں کبھی کامیاب ثابت ہوا۔ ٹھیک ہے کہ ارماؤں اور خوشبوں کے مرکز، دن رات کی دعاوں کے شمر، اور گھر کے اکلوتے عشم دجرا غ حضرت اسماعیل (علیہ السلام) کو صرف حکم الٰہی کی تعییں میں ایک لاق درق جنگل میں پھوڑ آتے ہیں، اس طرح کہ چلتے وقت ترکر کبھی نہیں دیکھتے کہ کہیں محبت پدری جو میں نہ آجائے اور تعییں حکم میں کوئی لغزش موجود ہے۔

ان کوئین منزوں سے کامیاب گزر جانے کے بعد اب تیسرا امتحان درپیش ہے جو چلے امتحاؤں سے کبھی زیادہ سخت اور سو صد آزمائشان ہے!

حضرت ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام ایک سچے خواب میں دیکھتے ہیں کہ خدا نے تعالیٰ ان کو حکم دے رہا ہے کہ ابراہیم! تم ہماری راہ میں اپنے اکابر نے میٹے کی قربانی پیش کرو۔ حکم پاتے ہی اُنھے ہیں اور فرائیں حکم کے لئے تکل جاتے ہیں۔ سماں تمند بیٹھا ہمیں سلیم در رضا کا پیکر بن کر یہی جاتا ہے اور حضرت ابراہیم پھری سے اُس کو ذبح کرنے لگتے ہیں کہ بھاک ایک خدا کی طرف سے دھی آتی ہے: ابراہیم! بس! اس کو چھوڑ دو! اور دیکھو! امہارے قریب مینڈھا کھڑا ہے

اس کو قربان کر دے۔ ہمیں اسماعیل کی جسمانی قربانی دسکار نہیں، یہ محض تمہارے چند یہ تسلیم و رضا کا ایک امتحان تھا جس میں تم کامیاب ثابت ہوئے۔

جاوہ! حق پرستی اور عزم و ثبات کی راہ میں تمہاری کمپن آزما لش رہتی دنیا کے قربانی وجہ سپاری کی ایک بادگار رہتے گی۔ جو ہر سال لوٹ لوٹ کر، سچائی کی طرف آئے والوں کو یاد دلائیں گے کہ سچائی کی راہ امتحان و آزادی کی راہ ہے!

یہی وہ قربانی ہے جو خدا تعالیٰ کی بارگاہ میں ایسی مقبول ہونے کے طور بادگار ملستا ہے تھی کہ شعار قرار پائی اور آج بھی وہ سویں تاریخ ماہ ذی الحجه کو نعام دنیا کے اسلام میں یہ شعار اسی طرح منایا جاتا ہے۔

حضرت ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اس واقعہ سے ہمیں یہ سبق حاصل ہوتا ہے کہ دنیا میں جو انسان بھی حق و صداقت کی راہ پر چلتا ہے اُسے کہتی آزمائشوں سے گزرنا پڑتا ہے اور سچائی کی منزل تک پہنچنے کے لئے بڑی سے بڑی قربانی پیش کرنی پڑتی ہے اس لئے کہ قربانی ہی وہ کسوٹی ہے جس سے سچ اور جھوٹ، یا کھرے اور کھوٹے کی گھلی پھچان ہو جاتی ہے۔

حضرت ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اس واقعہ کو ہزار بار سن گذر پکھے ہیں لیکن خداوند عالم نے تلت ابراہیم کے متبعین کے لئے پلانی قرار دیدیا کہ وہ ہر سال اس واقعہ کی یاد نا زد کریں اور دسویں تاریخ ماہ ذی الحجه وحدت کی بارگاہ میں قربانی پیش کریں، تاکہ ہر سال جب یہ دن لوٹ کر آئے تو حق پرستی کے دعویداروں کو یہ یاد دادے کہ حق پرستی کا صرف قربانی دعوے اپنی کوئی قیمت نہیں رکھتا۔ بلکہ اس کا ثبوت آزادی و امتحان کے موافق پر ”حق“ کی قاطر بڑی سے بڑی قربانی ہوتی ہے۔

پس! آج بھی جو انسان حق و صداقت کی راہ پر چلا چاہے اور دنیا میں ہر طرف چھائی ہوئی مگر اسیوں سے بچ کر سچائی کی منزل تک پہنچا جا ہے اُسے چاہئے کہ پہنچے اپنے عزم و ثابت و عواقب لے اور ہوشیار رہئے کہ اس راہ میں اُسے ”حق“ کی خاطر بڑی سے بڑی قربانی پیش

کرنی ہوگی، سخت سے سخت آزمائش سے گذرنا ہوگا۔ اور وہ اپنے اعلیٰ مقصد کو قبضی پا سکے گا جبکہ تسلیم درضا کی کسوٹی پر کھانا بت ہو جاتے۔

قرآن علیم نے نظریہ قربانی کی وضاحت کرتے ہوئے ہیں یہ بھی تبلایا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی پیشہ جوتہ صنیف کا شعار قرار دی گئی ہے اور جو ہر سال دس ذی الحجہ کو ایک جائز کے ذبیح کی شکل میں ادا کی جاتی ہے وہ مغض انسان کے جذبہ حق پرستی اور تسلیم درضا کی ایک آزمائش ہے جس کا علمی مظاہرہ و کسی جائز کی قربانی کی صورت میں کیا جاتا ہے... یہ نہیں کہ خدا تعالیٰ کو کسی جائز کی جان لینا یا اُس کا خون بہانا ہی مقصود ہو بلکہ اصل مقصود انسان کے قول عمل کی صداقت، نیت کی سچائی اور صفائی، اور حق و صداقت کی راہ میں اُس کے غرض واستقلال کا امتحان ہے۔

لیکن جس طرح ایک جاندار کی ہر حرکت و عمل و رحیقت اس کی روح یا جان ہی سے ہوتی ہے اور روح کے بغیر کسی جسم کا عدم وجود برابر ہے۔ پھر یہی کسی روح یا جان کی حرکت و عمل ایک جسم ہی کی شکل میں ہو سکتی ہے اور جب تک روح کسی جسم کا باس نہ اڑے ہے۔ اُس کی کسی حرکت اور فعل کا مظاہرہ نہیں ہو سکتا، تھیک اسی طرح ایک انسان کے جذبہ حق پرستی کی آزمائش کے لئے ایک ظاہری رسم بھی ضروری ہے۔ جس کے ذریعہ اُس آزمائش کا علمی مظاہرہ ہو سکے۔

اس نے خداوند تعالیٰ نے کسی جوان کے ذبیح کی رسم لطور شعار لازمی قرار دی۔ جو اپنی جگہ مخفی ایک جسم کی جیشیت رکھتی ہے اور اُس کی روح وہی آزمائش اور حق و سچائی کے ساتھ دلی لکھا کا امتحان ہے جس کا علمی مظاہرہ اس رسم کے ذریعہ ہوتا ہے۔

حق تعالیٰ کا ارشاد ہے!

لَئِنْ يَسَّأَلَ اللَّهُ عَمَّا هُوَ أَعْلَمُ إِنَّمَا يَسْأَلُ عَنِ الْأَنْعَامِ  
يُعْلَمُ مَقْدِرَةُ كُلِّ أَنْعَامٍ إِنَّمَا يَسْأَلُ عَنِ الْأَنْعَامِ  
مَنْ مَا أَنْعَمْتُ لَهُ كُلُّ هُوَ مُغْنٌ إِنَّمَا يَسْأَلُ عَنِ الْأَنْعَامِ

نہ خون داہو! الترک جو چیز بخوبی ہے وہ  
صرف لہتاری پر بہتر کاری ہے۔ اخلاق و کیفیت  
کی صفائی ہے۔ نینت کی سچائی اور حق کی  
فاظ اثیار و جان سپاری ہے۔

تو فرمائی کی یہ سنت ادا کرتے وقت یہ زبھول جاؤ کہ یہ "رسم" مغض ایک عملی مظاہرہ  
ہے جس سے مقصود لہتاری سچائی اور پرہنگاری کا امتحان ہے اگر لہتارے اس عمل فرمائی کی  
تھے میں یہ چیزیں موجود ہیں۔ فلمہتاری قربانی اللہ کے تزویج مقبول اور اپنے مقصد میں کامیاب  
ہے درجنہ یہ بھی اُسی طرح بیکار ہے جس طرح ایک جسم اپنی روح کے بغیر بیکار ہوتا ہے اور اس  
کا ہونا، نہ ہونے کے برابر ہوتا ہے۔

وَأَخْرُ دُخُونَا أَنِ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

قصص القرآن جلد چہارم جو وصہ سے) اب تھی طبیعہ ہو گئی ہے اس اپڈیشن میں ختم ہوتے  
پر ایک نئے باب کا اضافہ کیا گیا ہے۔ قیمت غیر محدود

## اسلامی روایات کا تحفظ

(سید حبیل دا سٹھی ایم۔ اے دینیت)

اسلامی معاشرت، تہذیب اور سیاست کے ان پہلووں پر مفصل بحث، جو باقی  
ثاریک اور سخن ہو چکے ہیں، یا بتا ہی اور تحریک میں گھرے ہوئے ہیں، اس کتاب کی بڑی محتوت  
یہ ہے کہ اس کام طالعہ ماضی کی روشنی میں مستقبل کے خدوخال انجامات پر اور موجودہ واقعہ  
کی تعلیٰ شرح کے ساتھ ساتھ قوم کے انکالی عروج و زوال کو اجاگر کرنا ہے۔ قیمت: ۱۰/-

قدرتی نظام اجتماع

(از جناب مولوی محمد ظفیر الدین صاحب پوره نویسنده ای اساتید و دارالعلوم معینی ساخته) (۳)

(سلسلہ کے لئے بربان ماہ ستمبر ملاحظہ فرمائیے)

حضرت عبداللہ بن عمرؓ کے متعلق بیان ہے کہ آپ بازار میں لئے اتنے میں ناز کے لئے  
امامت کی گئی، اس دیکھا فوراً سبھوں نے دو کامیں بند کر دیں اور مسجد میں داخل ہو گئے یعنی نظر  
دیکھو کہ آپ نے فرمایا کہ انہی لوگوں کے باب میں یہ آیت نازل ہوئی ہے رجال (اتا) هم نجاہل الم  
سلف صالحین کا جماعت سے عشق آیک دفعہ میون بن ہرآن مسجد پہنچے تو ان کو معلوم ہوا کہ جماعت  
ہو گئی یہ سن کر آپ نے پڑھا انا لله وانا الیہ راجعون پھر فرمایا جماعت کی سماز مجہہ کو عراق کی کوڑی  
سے زیادہ محبوب ہے۔

سلف صالحین جماعت کے جس قدر دلدادہ تھے، اس کی مثال اس دور میں منشکل ہے اگر کہی ان کی تکمیر اولیٰ یعنی فرت ہو جاتی لئی تو یعنی تین دن تک اس کا سوگ کرتے اور اگر تلقف سے جماعت ہجھوت جاتی ہے تو سات دن تک غم و المم میں مبتلا رہتے۔

موجودہ دور میں علم کا اہتمام جماعت اپنے چند واقعات آپ کے سامنے ہیں ان کے پیش نظر یاد بار غرر کریں اور جماعت کی نازکی اہمیت کا اندازہ لگائیں۔ جی چاہتا تھا کہ ہر دور کی چند مشاہدیں پیش کر دی جائیں مگر تطبیلی کے خوف سے نظر انداز کرنے پر رہا ہے صرف موجودہ دور کے چند یا فدا بزرگوں کے صحیح واقعات مجرمت دلیلیت کے لئے لکھے جاتے ہیں۔

لـ تفسير ابن الـ شریع ۲۹۵ ص ۱۰۹ شـ احیاء العـلوم حـ ۱ ص ۱۰۹ شـ احیاء العـلوم حـ ۱ ص ۱۱۰

حضرت شیخ الہند مولانا محمود الحسن صاحب رحمۃ اللہ علیہ جب رجھ کے سلسہ میں مکمل نظر اور پھر کسی دوہ سے طائف تشریف لے گئے تو وہ جنگ غظیم کا زمانہ تھا، کافی شورش کھلی ہوتی تھی بہ آن گولیاں جلتی رہتی تھیں، درد خطرہ تو بہر حال تھا اس وقت بھی حضرت بخوبی نماز باجماعت ادا کرتے تھے، اور جس طرح بن پڑتا مسجد پوچھنے کی کوشش کرتے، یہاں سے جب برطانیہ کے شاہزادے پر تشریف کرے گئے تھے اور برطانیہ کی بھگانی میں بالدار وادہ کئے گئے تو تمام راستے میں اوسے منگین کے پہروں میں بھی باجماعت نماز ادا کرنے کی سی جاری کمی، گورے چھڑے دالے فوجی چاروں طرف سے گھیرے میں لئے ہوئے ہوتے اور حضرت اپنے معقدین کے سامنے باجماعت نماز میں مشنوں ہوتے مالٹا پہنچنے تو وہاں سردی اپنے شباب پر تھی خیر سے سر نکانی بھی مشکل ہوتا تھا اس زبان میں بھی حضرت اپنے دسرے سانحیوں کے ساتھ ایک خیرہ میں جمع ہو کر باجماعت نماز ادا کرتے۔

مولانا عبد الباری صاحب فرنگی محلی کے متعلق مشہور ہے کہ وہ جماعت کی نماز کے اس قدر عاشق تھے کہ سفر میں بھی ان کو منفرد بن کر نماز پڑھنا کو رہ نہ تھا جن پنج دن غالباً اپنے خرچ سے دوآدمیوں کو اسی دوہ سے ساتھ لے کر چلتے، اور وقت بڑاں کے ساتھ مل کر جماعت سے نماز ادا فرماتے تھے۔

حضرت مولانا الیاس صاحب رحمۃ اللہ علیہ جن کا انتقال ابھی حال ہی میں ہوا ہے، جماعت کی نماز پر کسی بھی ودل فدا کھا کر اس کا تھوڑا بہت اندازہ ان انتباہات سے لگائی جائے گو مولانا ابوالحسن علی صاحب مذہبی نے "مولانا الیاس" اور الحکیمی دعوت "مامی کتاب میں مرض الموت کے واقعات کے سلسہ میں لکھا ہے۔ فرماتے ہیں۔

"مارچ سنہ تھے میں صفت بہت بڑھ چکا تھا، نماز بھی پڑھانے سے مددور تھے لیکن جماعت میں دوآدمیوں کے سہارے تشریف لاتے تھے اور لکھرے ہو کر نماز پڑھتے تھے" (ص ۱۹)

"آخر میں جب حالت نماز کہو گئی تو اس وقت بھی مولانا موصوف نے جماعت توک نظری

لہ و نجیب سفر یاما سیر بالا ص ۴۰ و ۴۱ مذہبی زادہ مولانا نماز اعن گیدی مذہبی

بکھرنا یہ سنگاک آپ کی چار بائی صفت کے کنارے نگادی جاتی تھی اور آپ جامعت کے ساتھ نماز پڑھتے تھے" (۱۷۵)

حضرت مولانا بشارت کی رحمۃ اللہ علیہ گھوڑی جو صلح مغفرہ لور دیباری میں ایک بُرے باغدا بزرگ گدرے ہیں، آپ کے منتعلین بیان کیا جاتا ہے کہ آپ کو پاؤں کی کرنی ایسی سیاری تھی جس کی وجہ سے چلنے سے بُری حد تک مجرور تھے مگر مولانا علی الرحمن کے شیفگنی جامعات کا یہ حال تھا کہ آپ نے ایک گاڑی بطور رکشا بوار کی تھی جس سے پختہ مسجد حاضر ہو کر باماعت نماز پڑھتے تھے مولانا منظور نخانی اپنے پدر بزرگوار کے متعلق سحریر فرمائے ہیں۔

«نماز باماعت کا اہتمام صیبا میں نہ اپنے والد ماجد میں دیکھا، ایسا بہت ہی خاص بندگی خدا میں دیکھا گیا ہے اور یہ صرف اپنے ہی حق میں نہ تھا بلکہ ان کی پری کوشش یہ ہوتی تھی کہ فر کا ایک ایک آدمی مکہ ہر صاحب شور بچوں کی باماعت کے وقت مسجد پہنچ چکا ہر نماز کا وقت شروع ہوتے ہی تقاضا فرما شروع کر دیتے تھے، پھر سب مسجد کو جاتے، تو راستے کے لوگوں کو یاد دلاتے جاتے، اور جنہیں سے آنکھوں میں پانی اُٹایا تھا اور مینا ٹریسیاً معدوم ہو گئی تھی جس کی وجہ سے خود وقت کا اندازہ نہ فراستے تھے تو نظر اور عصر میں بہت پہنچے دریافت فرما شروع کر دیتے تھے کہ تبلاؤ دروازہ کے سامنے سا یہ کہاں تک گیا۔

(الغزال رضوان المبارک ۲۶۳)

میں نے اپنی طالب علمی کے زمانہ میں، جب میں مقتحم العلوم میں پڑھتا تھا حضرت الاستاذ مولانا عبدیب الرحمن صاحب اعظمی مذکور کے والد مر جوم کو دیکھا کہ باوجود اپنے مختلف مشاٹل اور صفت و کبریٰ کے ہمیشہ اپنے محل کی مسجد میں باماعت نماز پڑھتے تھے خود حضرت مولانا مذکور جب وہ مطالبوں میں مشغول رہتے کسی رٹکے سے بلواتے تھے اسی طرح مولانا مذکور کے بچوں کو سچے تکمک کی نماز میں اپنے ساتھ مسجد لے جاتے،

لے رہا یہ حضرت مولانا عبدیب الرحمن صاحبیت دیکھ گئی

ضعی پوریہ دہار کے مولانا ظفر ماحب کے متعلق بیان کیا ہا تھے کہ وہ تو قوہ جماعت کے عاشق نہی ساتھی یہ جذب اور جماعت کی ایسی اہمیت تھی کہ وہ عوام کو ترغیب یا مسئلہ بتاتے تھے کہ منفرد کی ترضی نماز نہیں ہوتی، بغیر عذر شرمندی مسجد کی غیرہ صافی پر بہت خفا ہوتے، کوئی ان سے تسویہ لینے آتا تو اس سے جماعت نماز کے متعلق دستاریں لکھوں کر دیتے تو قوہ جماعت کی وجہ اور اس کے فضائل اب تک نظم جماعت کی اہمیت ثابت کی گئی، اب یہ بتائی ہے کہ آخر یہ اہمیت ہاتھ کیوں ہے اس سلسلہ میں اقصاد کے ساتھ چند حدیثیں ذکر کی جائیں گی جس سے ایسی کی جاتی ہے کہ نظم جماعت کے فضائل ذہن نشین ہو جائیں گے شرعی طور پر کبھی اور بڑی حد تک عقلی طور پر کبھی انشاء اللہ تعالیٰ ۔ ۔ ۔ ارشاد نبوی ہے ۔

صلوة الرجل في الجماعة تضعف على مرد کی جماعت نماز اس کی اندازی نماز سے صلاة في بيته وفي سوقه خمساً وعشرين ثواب ہیں جیسیں گوئے بڑھی ہوئی ہے جو وہ اپنے مفعاً و خلاصاً، انه اذا توفى فاحسن الضرر خارج الى المسجد لا يجز جله الا الصلاة و حفظ عنده بما خططيه ناذراً صلوا ثم يحيط خطوط الامر فتحت لابعاد حبه تقبل المسئلة تصلى عليه مادام في مصلاها اللهم مصل عليه ما لم يحمد ولا يزال احده كمه في صلاة ما انتظر الصلاة (غامری) کے انتشار میں ہوتا ہے تو گویا وہ نماز ہی میں ہوتا ہے

ایک دوسری حدیث میں ہے کہ منفرد کی نماز سے جماعت کی نماز ستائیں درجہ زیادہ میں مسئلہ کی صورت یہ ہے کہ غنیمہ کے نزدیک جماعت سنت موکرہ زیادہ سے زیادہ واجب ہے ۱۶

فضیلت رکھتی ہے ان حدیتوں سے یہ بات نہایاں طور پر معلوم ہوتی ہے کہ اکیلا اکیلا منفرد جو نماز پڑھی جائے میں اور جماعت میں جو نماز پڑھی جاتے اُس میں بمحاذ ابڑ و نواب اور فضیلت بہت تعاوٰٰت پڑھے، پھر جامعی کا ہر قدم ایک گناہ کو مٹانا اور اسکی درجہ بینڈ کرتا ہے، مزید بڑاں جب تک وہ مسجد میں ہونا ہے فرشتے اس کے لئے دعائے رحمت و منفرت کرتے ہیں۔

الفاوظ صدیث سے یہ بات بھی معلوم ہوتی ہے کہ قوایں کی زیادتی میں عجگہ اور مکان کو بڑا دخل ہے جو نواب مسجد کی جماعت کا ہے وہ گھر کی جماعت کا نہیں اور عیناً نواب گھر کی نماز بجا جماعت کا ہے بازار کی بجا جماعت نماز کا نہیں۔

اس میں شپنگیں کہ منفرد کی نماز بھی ہو جاتی ہے اور اس طرح فضیلت بھی ذمہ سے ساقط ہو جاتی ہے گرے قوایں میں ان دونوں ربا جماعت اور الفرادی، نماز میں بڑا فرق ہے قلب و حجر پر اثرات کے ترتیب میں ایک کو جو درجہ حاصل ہے وہ دوسری دشمنوں کی نماز کو نہیں، اجتماع کو اس باب میں بڑا دخل ہے، یہی وجہ ہے کہ جماعت جس قدر بُری ہوتی ہے اسی اندازہ سے فضیلت بڑھتی جاتی ہے، حدیث میں ہے

مَرْدُ كَيْ نَمازُ اِيْكَ شَخْصٍ كَيْ سَاقَهُ اِسَ كَيْ تَهْنَاهَنَازَ  
أَنْ صَلَوةَ الرَّجُلِ مَعَ الرَّجُلِ اِنْ كَيْ مَنْ  
صَلَوةَ رَجُلٍ وَّ صَلَوةَ مَعَ الرَّجُلِينَ  
اِنْ كَيْ مَنْ صَلَوةَ مَعَ رَجُلِ دَمَلَكُرَ  
فَهُوا حَبِّ الْلَّهِ -

رَابِّوَادِ بَابِ مَا جَاءَ فِي فَضْلِ الْمَجَاهِدَةِ

کو وہ اور جی بھی محبوب ہے۔

نظم جماعت میں نواب کی درادی کی تفصیل ایک ایک حدیث میں پکیں اور دوسری میں ستائیں گوئے کا جلیساً یہ کوئی ایسا اسم مستعار نہیں کہ خواہ خواہ اس کے کریدیں لگ جائیں، یہ دو کافر مغضون میں، حسن نیت مسجد کے قرب و نجد، خفروع و خشور اور اسی طرح کی دوسری جیزوں کی وجہ سے مکن ہے، یا

صرف زیادتی ثواب بتانا ہے عدد تعبین کے لئے نہیں، اور بھی دفعہ نکل سکتی ہے چنانچہ عاظمین حجرا  
نے ان دونوں حدیثوں میں تطبیق کی بہت سی شکلیں لکھی ہیں مگر ان میں راجح الحنفی نے اپنے فتنہ  
کے مطابق اس صورت کو دیا ہے کہ یہ فرق ستری اور جہری نماز کا ہے ۔ ۔ ۔ ۔ ۔  
کہ ستری میں دو کمینی پھیس گونہ اور جہری میں دو زیادہ لینی ساتھیں گونہ، پھر اس کی تفصیل بیان کر کے  
بپنے اس قول کو مدل فرمایا ہے تفصیل اہل علم کے لئے قابل مطالعہ ہے، ملاحظہ فرمایا جائے۔  
(۱) مؤذن کی دعوت جماعت کی نماز کی نیت سے نہیں کرنا۔

(۲) اذان سنتے ہی نماز کے لئے جددی کرنا اور اول وقت میں چلنا۔

(۳) باوقاف مسجد کو روانہ ہونا۔

(۴) مسجد میں داخل ہونتے ہوئے دعاۓ ماثورہ پڑھنا۔

(۵) مسجد میں پہنچ کر دو رکعت نیتیہ المسجد کی نماز پڑھنا۔

(۶) جماعت کا انتشار کرنا جو نماز پڑھنے کے حکم میں ہے۔

(۷) فرشتوں کا جماعت کی نماز پڑھنے والوں کے لئے دعائے رحمت و مفتر کرنا۔

(۸) ان کے حق میں فرشتوں کی شہادت۔

(۹) تکمیر کے الفاظ کے جواب دینا۔

(۱۰) تکمیر کے وقت شبظانی و سوس سے محفوظ رہنا اور کیوں نکروہ بھاگ جانا ہے۔

(۱۱) امام کے تحریر کے انتظار میں توقف کرنا یا امام کے ساتھ اس کو حسین حالت میں پہنچ جانا۔

(۱۲) جہری تحریر کا پالنا۔

(۱۳) صفویوں کو درست کرنا اور اس کی کشادگی کو بند کرنا۔

(۱۴) امام کے "سبع العذیلین حمدہ" کے جواب میں "ربناک الحمد" کہنا۔

(۱۵) بھول چوک سے محفوظ رہنا اور امام سے بھول ہونے لگے تو اس کو سچلن اللہ کہر خبر کرنا۔

(۱۶) حالت جماعت میں خشور و خضور کا حصول اور غافل کرنے والی چیزوں سے عورتاً سلطانی

(۱۷)، عادۃ جماعت کے مرفق پر حسن ہدایت کا خیال رکھنا۔

(۱۸)، فرشتوں کا جماعت کو چھالینا۔

(۱۹)، رام ام کی دساطت سے، سخنیدا کان صلوٰہ سے واقفیت۔

(۲۰)، قبایم جماعت میں، شعار اسلام کا اظہار۔

(۲۱)، اجتماعی طور پر عیادت اور تعاون علی الطاعون کے ذریعہ شیطان کی رسولی اور سُست دکاں افراد میں بوش و نشاط پیدا کرنا۔

(۲۲)، نفاق کی زد سے بچا جو جماعت سے کترانے والے کی نشانی ہے اور اس الزام سے نامون رہنا کہ فلاں نے نماز تی نہیں پڑھی۔

(۲۳)، امام کے اسلام علیکم و رحمۃ اللہ کا جو دعا ہے دعا سے جواب دینا۔

(۲۴)، کیجا طور اجتماعی دعا و ذکر میں مشغول ہو کر برکت سے منتفع ہونا۔

(۲۵)، ایک گھر میں جمع ہو کر پڑ سیوں کارات دن مٹا اور اس نظام کے ذریعہ سر ایک کے حالات سے باخبر ہونا۔

یہ کچھیں فائدے جماعت کی نماز کے ایسے ہیں جن سے کسی کو انکار کی جرأت نہیں ہوتی اور ان میں سر ایک اپنی منسوم فضیلت کی وجہ سے مستقل عبادت کی جیشیت رکھتے ہیں ان کے بیش نظر ماننا پڑتا ہے کہ اجر کا دیند اور زیادہ سے زیادہ ہونا مسجد کے نظام سے بلکہ اس ہو اے بہ جل یہ وہ فائدے ہیں جو سر جماعت کی نماز میں پائے جاتے ہیں وہ سری نماز را آہستہ فراثت والی، ہو یا جھری رکھ جس میں بلند آواز سے فراثت کی جائے) اتنی دو فائدے ایسے ہیں جو جھری نماز کے ساتھ متفق ہیں، ایک امام کے پڑھنے وقت خوشی سے بخورستا اور دوسرا امام کے آئین کہنے وقت متفق کا بھی آئین کہتا ہے کہ ذرشنوں کے آئین کہنے کی موافق نکن ہو سکے۔

لوں پر قبضہ اسلام نے جبر و تشدید کی راہ چھوڑ کر حتی الامکان لوں پر قبضہ کرنے کی کوشش کی ہے

لہ یقہیل فتح الباری جلد ثانی ص ۶۹ سے لی گئی ہے ۱۲۔

وہ نہیں جاہتا کہ کوئی ایسی عبادت کرے جس میں دل کو ارتباٹنے ہو، بلکہ اُس نے یہ بھی پسند نہیں کیا  
کہ کسی درجہ میں انسان کا دل گرانی محسوس کرے، چنانچہ آپ احکامِ اسلام میں غور و فکر سے کام لیں گے  
تو معلوم ہوگا ہر مرد قدم پر تو غائب کی راہ اختیار کی گئی ہے، اور حتیٰ الوسی جبرا اکراہ کو ترک کر کے  
مالیت قلوب سے کام لیا گیا ہے، ایک دفعہ حمتِ عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا  
اعظم الناس اجرًا في الصلاة البعده  
ناز میں اس شخص کو زیادہ ثواب ملتا ہے جو  
جس قدر دور سے چل کر آتا ہے اور جماعت کے  
انتظار میں جو شخص بیٹھا رہتا ہے اور امام کے  
ساتھ نماز ادا کرتا ہے وہ ثواب میں اس سے  
برٹھا ہوا ہے جو جماعت کا انتظار نہیں کرتا اور  
نماز پڑھ کر سورہ بتا ہے۔  
من الذى يصلي ثم ينام۔

لب و لہجہ پر بار بار غور کیجئے کس قدر شیریں اور دل نشیں ہے، کلام میں درستن اور سخنی  
کا کہیں پتہ نہیں اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ کسی موقف پر بھی سخنی سے کام نہیں لیا گیا ہے، پوچھ کا سام  
میں ایک مستقل گروہ منافقین کا تھا جو مسلمانوں میں اپنے طرزِ عمل سے تسالیٰ اور کافی کا پرچار کرتا تھا  
اس نے موقعِ موقع سے ایسی صورت بھی عمل میں لائی پڑی ہے کہ ان کے کیف و نشاط میں فرق شد  
پائے، اور مومن کامل کے نئے تادیاں کا کام دیوار ہے۔ سُستی، بے رغبتی جب کہبی ان میں قدم  
جانے لگے۔ تو اس طرح کی صفتیں ان کو چھین ہوڑ دیں، چنانچہ فرمایا گیا۔

لیس صلة اثقل على المنافقين من الخمر  
فهار وعشاء کی نماز سے پڑھ کر منافقوں پر اور  
کوئی نماز شاق نہیں ہے حالانکہ اگر ان کوین نمازو  
والعشاء وللعلهم ما فيهما لاذوها  
کی اہمیت کا علم ہو جاتے تو جیسے بن پڑے  
وللهم ولقد همت ان آملأ بذدن  
دوڑے آئیں جی میں آتا ہے کہ متون کو اقامت  
فیقیم ثم امس رجل ایوم الناس ثم  
کا حکم کروں اور کسی سے کہوں کہ وہ لوگوں کی  
احذ شبلاء من ناس فاحزن ملی من

لائیخاج الی الصلۃ بعد  
امامت کرے اور خود اگل کا شحدلیک نیکی مکمل پڑوں  
ادان کو بھونک ڈالوں جو جب تک جماعت کی نماز  
کے حین نکلے ہیں۔

### حافظ ابن حجر لکھتے ہیں۔

واللہ لا توا الی المحل الذی یصلی  
دراد یہ بے کردہ اس بھی آئیں جہاں یہ دلوں نمازیں  
فیہ دھو المسجد رفع ابیاری ص ۹۶  
پڑھی جاتی ہیں اور وہ بھگ مسجد ہے  
نظم و ارتباٹ، باہمی اتحاد، اور لوں کے طلب کے لئے ضروری ہے کہ اجتماع کا مرکزی گھر  
ایسا ہو جہاں ہر خاص و عام بغیر کسی حبل بہانے کے آسانی عجفت سکیں اور اس کے لئے مسجدوں سے  
بڑھ کر اور کوئی بھگ مہر سکنی ہے جو غالباً فدائی ملکیت کی جاتی ہے۔

محض و قتوں کی فضیلت [اس میں شے ہیں کہ سبتاً خبر، عشاء اور ظہر میں زیادہ وقتیں ہیں آئی ہیں  
سردی کے موسم میں عشاء اور غیر کی نمازوں کو تجربہ ہے وہ اچھی طرح جانتے ہیں کہ نفس پر کتنا  
دیا و ڈالنا پڑتا ہے، مٹھنڈی ہوا کا جھونکا، پانی کی بڑھی ہوتی سردی، راست کی تاریکی اور نفس کی ایسے  
موقع پر آرام طلبی، پساري باتیں مل ٹاکر جو صدکوں زیر کرنا جاہستی ہیں، گرمی کے موسم میں صحیح کی میٹھی نہیں  
برسات کی کالی رات اور وسرے عوارض فجو عشاء میں رہ دشت بن کر سامنے آتے ہیں۔

ٹھیک اسی طرح کم و ملیش ظہر کی نماز بہت کثفن ہو جاتی ہے جیکہ دھوپ کی تھاٹ چہروں کو خلس  
رہی ہو، آسمان انگارے بر سار بہو، اور ہوا اگ لئے پھر ہی ہو، انسان طبعاً اس طرح کے موقع پر  
ستسست و کامل بین جاتا ہے خطرہ ہے کہ اسیہ نہ کر مدد میون ان و قتوں میں مسجد جانے سے بچ کر جائے  
اور جماعت کی نماز تو کر میٹیے، اس لئے رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی اہمیت کو اور ہے  
پیرا میں ذہن نشین فرمایا اور سمجھایا کہ میٹھی نہیں، تیزدھوپ راحت تاریکی، اور گرمی و سردی کو دھوکہ  
نہ دے جائے، یہ نمازوں گو متافہن پرشاقد ہیں کہ ان کو لذت ایمان میسر نہیں لیکن اگر ان کو ایمان کی شریفی  
فضیل ہوتی اور پہنچن مشکل طلب و قتوں میں نماز اجماعت کے فضائل اور ان کے منافع کا علم و لفظیں

ہو جانا تو پھر زارِ حجود کا ہوتی، پر یہ گھر میں بیٹھنے ہیں رہتے، لیکن جس طرح بھی یہ مسجد پہنچ سکتے، پہنچنے کی سماں پہم کرتے۔

عثمان فخر اور ظہر کی نمازوں کے اوقات جیسا عرض کیا گیا اور نفس کے لئے تکلیف دہ ہیں اس لئے شریعت نے ان کے دقائقِ نسبتاً زادہ کر بیان کئے اور گران طبع کو کم سے کم کرنے کی کوشش کی گئی، ایک صورت سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان وقتوں کی نماز باجاعت کا تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>لَوْيَعِدَ النَّاسُ مَا فِي الْأَنْدَادِ الْمُصْفَتِ<br/>لَوْكُونَ كَوْأَرْ عَلَمْ مُهْوَجَاتِيَّةَ كَرَادَازَانَ بَكَارَنَّيَّةَ اَوْ رَصَفَتِ<br/>الْأَوْلَى ثَرَاجَهْ بَحِيجَدَ وَالْأَدَانَ سِتَّهَمَرَا<br/>اَهَلَّ كَيِ نَماَزِيَّ مَلِيَّ كَيِّا اَجَارَهْ فَضَبِيلَتِ بَيْهَ بَرَدَهْ نَهَّ<br/>عَلِيَّدَ لَاسِتَهَمَهْ وَاعْلَيَهْ دَلَوْعَلِيُّونَ مَانِيَّ التَّبَجِيرَ<br/>بَيْمَيَّ تَوْقَرَهْ نَماَزِيَّ بَرَأَرَ تَأَمِّيَّ اَوْرَ اَگَلَانَ كَوْدَوْبَرَ<br/>لَوْسِتَبِقُوا اَلِيَّهْ دَلَوْعَلِيُّونَ مَانِيَّ الْعَتَمَةَ<br/>ذَبِيرَ، كَيِ نَماَزِ باجاعتَ كَالْعَلَمْ وَلَقِينَ حَاصِلَ مُهْوَجَاتِيَّةَ<br/>وَالصِّبِيمَ لَاتَّوْهَمَهَا دَلَوْجَبَوَا<br/>دَسْجَارِيَّ بَابَ فَضَلَ التَّبَجِيرَ اِلَيِّ الظَّهِيرَ<br/>نَماَزِ كَاجَرَوْجَبَهْ بَيْهَ دَلَوْعَلِيُّونَ مَانِيَّ تَوْبَرَ كَسَكَتِنَے<br/>ہُولَ تَبَ بَجِيَّ آمِيَّنَے۔</p> |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

دقائقِ داجر کی کثرت ان حدیثوں میں جس قدر تم غور کرتے ہیں دقائقِ داجر کی کثرت کا اور یہی لفظ  
ہوتا ہے، ستائیں گونہ ثواب کی قواعدناحت ہے مگر الفاظ حدیث کے ساتھ طرز بیان پر بھی نظر سمجھئے  
تو معلوم ہو کہ اس منعینہ ثواب سے زیادہ بھی اور کوئی چیز ہے جس کو ہم نہیں سمجھتے یادہ چیز ہماری عقل  
سے اور می ہے۔ مگر ہے گر انصدیر چیزیں جس کو حدیثوں میں ”لوعلیون مانی“ جیسے جلوں سے بیان کیا  
گیا ہے اور ذخیرہ احادیث کے پیش نظر تو یہ نیصلہ بڑی حد تک ناگزیر معلوم ہوتا ہے، پھر یہ حدیث صیغہ مم  
میں موجود ہے کہ حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا قول بیان فرمایا۔

من صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نکان مقام  
نصف اللیل و من صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نی جماعت  
نکان مقام اصلی اللیل مکمل پیش مصلوہ الجانب سے صحیح کی نماز پڑھی تو گویا اس نے پوری رات  
نماز میں گزاری۔

اس حدیث کا اس کے سر اور کیا شناہی کیا کان دو وقوف کی جماعت کی نماز کا اہم آدھی  
اور پوری رات کی عبادت اور نوافل کے برابر ہے، اگر ایک طرف ان نمازوں کے تین بندوں کے  
دول پر تبعیف کرنا مقصود ہے اور ان کو ساری دشواریوں سے گذار کر کیف و انبساط کے ساتھ  
جماعت میں لاکھڑا کرنا ہے تو دوسرا طرف یہ بھی مقصود ہے کہ جماعت کی نماز کا ثواب ستائیں  
گونزے سے سے بڑھ کر کچھ اور بھی ہے جو مخلص بندہ کو درگاہ الہی سے ملتا ہے،  
سختی اور زی کا میدار ایک دفعہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے ایک شخص کو دیکھ لیا کہ اذان کے  
بعد وہ مسجد سے نکلا جا رہا ہے تو اپنے نے کس سختی سے فرمایا "اما هذَا نَقْدِ عَصَى إِبْرَاهِيمَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ" بلاشبہ اس نے حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نافرمانی کی اسلام ہا بنفل صلوٰۃ اللہ علیہ وسلم کی ولدتی پر قربان جاتیے اس نے اس شخص کو بھی جماعت کے ثواب سے محروم  
نہیں رکھا جو گھر سے جماعت کی نیت سے نکلا گر اس کو جماعت نہیں ملکہ اس باب میں آنحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم نے دھناعت فرمادی کہ جو شخص باضابطہ بارض مسجد آیا اور اس کو جماعت میں  
لے کر تو بھی اس کو جماعت کا پورا پورا اجر ملے گا کوئی کمی نہ کی جائے گی ।

د ابو داؤد باب فینون ترجیح برید المصلوہ فسبق بہا  
اس سے بڑھ کر کہ معدودین کو رخصت بھی دی گئی ہے کہ اگر کسی کو فذر شرعی و مرضی  
آجائے تو وہ جماعت سے غیر حاضر بھی ہو سکتا ہے تو غمیت کا تھا صنایہ ہے کہ وہ خوب جعلی لعنت  
مسجد کی حاضری اپنے اور پر لازم جانے۔  
تمہاری جماعت کی مکہ مسیہ پر حقیقت مسلمہ ہے کہ شریعت نے جن باقیوں کی جتنی تائید کی ہے ان میں اسی

اندازہ سے مصلح اور حکم بھی پہاں ہوتے ہیں جہاں تک شخص کی نگاہ نہیں پہنچی ہے، مگر کچھ علماء راسخین فی العلم میں جو ایک حد تک حکمتور کو پالیتے ہیں اور پھر ان کے ذریعہ اور لوگ بھی ان مصلحتوں اور حکمتوں کو جان لیتے ہیں۔

بلاشبہ جماعت کی نماز جس کی اس قدر رہمیت ہے بلا وجہ نہیں ہے خیر در کرت اور اجر و ثواب کی زیادتی اپنی بگہ، علاوہ ازاں اس میں بیش بہاؤ اور دفعہ منافع اور ان گنت حکمتور کا خریزت پوشیدہ ہے، یہاں ان میں سے چند کا تذکرہ ہے محلہ ہو گا۔

”نماز کی جماعت“ کے نام سے جو اجتماع ہوتا ہے، وہ ایسے گھر میں ترتیب پاتا ہے، جہاں ہر مسلمان کو رار کا حق پہنچتا ہے، اصولی طور پر اس میں شرکت کی عام اجازت ہوتی ہے، دینی، شہری، بڑے، بچوں، عالم اور غیر عالم سب مساوی درجہ رکھتے ہیں، پھر یہ کہ اس اجتماع کی شرکت باعث فخر و مبارکات ہوتی ہے اور اس کثرت سے یہ اجتماع ہوتا ہے کہ لوگوں میں ایک رسم عام کی حیثیت قبول کر لیتا ہے، کوئی اپنی ہنسنی، کاملی اور بے غنتی سے کنارہ کشی اختیار کرنا چاہئے تو یہ کوئی آسان بات نہیں، اس لئے کہ غیر عاضری کی شکل میں تلاش اور جستجو ہوگی، وجہ دریافت کی چائیگی اور معقول عذر نہ ہوتے کی صورت میں لوگوں کی نگاہ میں وہ معنوں سمجھا جائیگا کامی کا اندزاد اس کا نتیجہ یہ ہو گا کہ کامی، سُست اور بے غنت سلمان کے اندر حصہ پیدا ہو گی اور وہ بڑی حد تک اپنے کو مجبور پایا تے گا کہ مسجد آتے، جماعت میں شریک ہو، کیونکہ یہ امتحان کامہتے کہ کون لوگ ہیں جو دعویٰ اسلام کے ساتھ ساتھ اپنے دلوں میں اسلام کی محبت و دوقت بھی رکھتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی عبادت برضاء و رغبت بجالاتے ہیں اور کتنے وہ ہیں جو صرف ادعائے اسلام ہے اور درحقیقت ان کا دل دین کی محبت سے خالی اور دیلان ہے اور رب العالمین کے ساتھ اُن کا تعلق بے دلی، بے غنتی اور دوری کا ہے

مالمان دین کا اتحان اس اجتماع دینی میں جو نکودین کے جانے والے اور اس کے ماہر بھی ہوتے ہیں اور دین سے ناواقف اور جاہل لوگ بھی ہیں اس لئے عالمان دین اور احکام دین سے واقف

کاروں کا بھی امتحان ہے کہ یہ اپنا فرضیہ ادا کرتے ہیں یا نہیں اور امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کا ان کو کس قدر احساس ہے۔

فوبیت دعا میکجا ایک دونہیں، پورے ملکہ کے مسلمان کم از کم جمع ہوتے ہیں اور سب مل کل ایک عظیم الشان عبادت میں مشغول ہیں اور بھروس طرح امید و یکم کے ساتھ ایک ہی مقصد کے لئے دل کی پوری گہرائی کے ساتھ پروردگار عالم سے دعا کرتے ہیں اور نماز کے ذریعہ اپنے خواصیحت فربس بہوکر کرتے ہیں، اس نے ترقی کامل ہے کہ رب العالمین دعا کو شرف قبولیت سخشنے گا اور ان کو اجتماعی مقاصد میں کامیاب فرمائیگا۔

اعلانے کلتہ اللہ اشد تعالیٰ کا امت محمدیہ سے جو یہ مقصد ہے کہ اس کا مکمل بلند ہو، اسی کا بول بالا رہے اور دین اسلام اور ادیان یا طالہ پر غالب ہو کر رہے تاکہ سارے انسانوں کو حقیقی امن و راحت میسر ہو تو بلاشبہ اس مقصد کی تکمیل یعنی یہ کوئی نکہ یا ایک ایسی دستوری عبادت ہے جس کو دین سے بڑا گہرہ تعلق ہے اور اس طرح یہ عبادت ملی الاعلان ادا ہوتی ہے اور اعلان کے لئے اللہ کا ایک شعبہ نجاح پر پرستا ہے۔

شیطان کی رسالتی شیطان جو بینہ مومن کا کھلا ہوا شدن پھے اور ان کے اس میں یقین و تفرقة مذال کر ان کو کمزور کرنا چاہتا ہے اور ان کو تولیوں میں باہت کراپے فاب کا متنی ہوتا ہے اس کیجاتی عبادت سے اُس کی بھی پوری رسالتی ہوتی ہے اور اس طرح اس کا داؤ معچ بنایا ختم ہو جاتا ہے جس کی طرف آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے پاکیزہ اشارہ فرمایا تھا۔

ما من نلة في قرية أدلي دولا نقام فهم کوئی آبادی ہو یا جگل جس میں قین آدمی رہتے ہوں  
الصلة الاقد استخد علیهم الشیطان جب اس میں ناز فاکم نہیں کی جاتی ہے تو شیطان

آن پر قابو پا لیتا ہے۔

اصلی یہ تناک جہاں جماعت ہو سکتی ہے وہاں جماعت ہر کڑوں کی جائے کہ اس طرح شیطان کو موقع مل جائیگا اور پر دین میں سُستی کا درد واد کھل جائیگا اور جماعت کا اہتمام جب شد و مدتے

بانی رسمیکا تو پھر شیطان کی رسوائی فرزدی ہے۔

ترکیب اور تابع فوب | ابن الحبیب مکیؑ نے مسجد صزار والی آیت کے فہریں میں کھلائے ہیں اور جماعت کے ایک پہلو نزدیکی و تفصیلی اور تابع فوب پر کافی درشنی ڈالی ہے ان کے الفاظ پر نکل جوچے گئے ہیں اس سے بیس خود اس عبارت کو بھی ملاحظہ فرمائیں

بِحَقِّ الْهُرُكَانِ إِذَا جَمَاعَتْ دَارِيَةً فِي مَسْجِدٍ يَوْمَ الْجُهْدِ  
سَارَتْ دَارَيَةً مُنْزَهَةً مِنْ مَسْجِدٍ يَوْمَ الْجُهْدِ  
مَسْجِدٍ مِنْ نَازِلَةٍ مُسْتَهْلِكَةً مِنْ الظَّاهِرَةِ  
فَأَلْهَمَهُ دُولَانٌ بِنَزْلَةٍ مُشَمَّلَهُ مِنْ الظَّاهِرَةِ  
إِنَّ كَاثِيرَهُمْ لِكُفْرٍ وَالْمُعْصِيَةِ وَهَذَا  
مِنْ دُونِ الظَّاهِرَةِ وَمِنْ دُونِ الظَّاهِرَةِ  
مِنْ دُونِ الظَّاهِرَةِ وَعَمَدَ اللَّهُ مَأْمُومٌ وَالْمُرْتَهَةُ بَعْنَى  
عَلَى الظَّاهِرَةِ وَعَمَدَ اللَّهُ مَأْمُومٌ وَالْمُرْتَهَةُ بَعْنَى  
اللَّهُ يَا هَنَّ حَقَّ الْأَسْسِ بِالْمَالِطَهِ وَتَقْفَوْ  
الْكُفَّارُ هُنْ دَضِّ الْأَحْقَافِ وَالْمُخْسَارَةُ  
وَلَهُنْ الْمَعْنَى تَقْطُنُ مَالِكٌ حَتَّىٰ أَنَّهُ قَالَ لَا  
يُصْلِي جَمَاعَاتَنِي مَسْجِدٍ وَاحْدَدَ لِبَامَاصِينَ  
وَلَا بَامَاصِ وَاحْدَدَ... . . . حَتَّىٰ كَانَ ذَلِكَ  
تَشْتِيَ الْحَكْمَةَ وَإِبْطَالًا لِهَذِهِ الْحَكْمَةِ وَذَرَ عِبَدَ  
أَنْ تَقْرُبُ مِنْ أَسْرِيَادِ الْأَنْفَارِ مِنْ الْجَمَاعَةِ  
كَانَ لَهُ عَذَلَةٌ فَيَقِيمُ جَمَاعَةَ وَلِقِيمَمَ أَمَامَهُ  
يُنْقِعُ الْخَلَوَاتَ وَيُسْطِلُ النَّظَامَ  
وَحَمَامُ الْغَرَآنِ بِكَلْكَاتَ وَمَوْلَانَ ) اور جماعت قائم کر سئے اور دیکھ دوسرا امام بنالے۔۔۔

”فَتَقْسِمُ مِنْهُ لِلْأَنْفَارِ بِبَلَّهٍ وَبِبَلَّهٍ سَيِّدِ الْمُؤْمِنِينَ“

(باقی آئندہ)

# مسنوس رو جنی نائید کی شاعر شرمی

(جناب حبیبہ سلطان صاحب)

اہ "سر و جنی نائید و" جوں کا نام لے کر جن کا ذکر کر کے میں بہت فخر محسوس کرنی لئی جھپٹوں نے اپنی تہہ صفت موصوف ذات سے یہ واضح کر دیا تھا کہ "عورت" صرف مسند عیش کی زینت ہی نہیں ہیوان ادب و سیاست میں بھی اونچی جگہ لے سکتی ہے۔  
اب رہا س دنیا میں نہیں بلکن ان کے ادبی و سیاسی کارنامے اُن کو ہمیشہ زندہ رکھیں گے

یقین حافظ

ہر گز نہیں دلش زندہ شد لعشن      ثبت است بر جدیدہ عالم درام ما  
ہم میں سے کون ایسا ہے کہ سرو جنی دیوبی کے نام اور اُن کے کاموں سے واقف نہ ہرگز  
اُن کی ایک ذات میں قدرت نے اتنی صفات جمع کر دی ہیں اور اس قدر اہم کام اُنھوں نے  
کئے ہیں کہ ان سب کاموں کی ہیکلی بھی دکھانی مشکل ہے  
سفہیہ چاہئے اس سحر سکریاں کے لئے

اُن کی مثال ایسی شمع کے مانند تھی جس کا آجلا ایوان ادب اور ایوان سیاست میں بیکاں  
خاکاں کی ولہانہ شاعری پڑا ہل دل سرو دھنے نئے  
دوسری جانب سیاست وال اُن کے سیاسی شور کے مفترض کئے قدرت نے پوری  
فیاضی سے کام لئے کہ ان کو شاعراً سر زمین سے لبریز دل بھی عطا کیا تھا اور ایسا بے مثل دماں بھی جس کا  
لے پر مقالہ، ۲۰ مارچ ۱۹۶۷ء میں امریکہ تیبری کے سلامہ زناہ طبیر میں پڑھا گیا تھا جس کو تجویزی فلم  
کے بعد میں پھر پڑی کہ رہی ہوں۔

مقابلہ سر جنی نہیں کر سکے صرف ہندوستان کے دلوں پر ہی سرو جنی نایدہ و کاسکے نہیں جا ہے بلکہ نہیں  
پورب کا تربیتی سرو جنی کی بارگاہ ناز میں سنبھوج دے پے اس نامی ناز ہستی پر ہم عورتیں ختنا فرنگریں بیجا ہے  
میں اس وقت صرف منز سر جنی نایدہ و کی شاعری کا بکا سا فاکہ پیش کر رہی ہوں تاکہ اپ کو معلوم  
ہو کہ ہند کی اس ملیل ہزار داستان نے کبے کبے مدرسے الائچے میں سرو جنی نایدہ و ملکہ  
میں بیگان کے ایک معزز و باود قارخاندان میں بقایم حیدر آباد دکن پیدا ہوئی ان کے والد کا نام  
ر گھورنا افہم چڑپا دھیائے ہے دہ ایک روشن خیال و علم دوست بزرگ سے نظام کا لج کی بینا د  
ر گھورنا افہم چڑپا دھیائے کے مقدس ہاتھوں نے کھی اور تمام عمروہ تعلیمی ترقی میں کوشش رہئے  
سر جنی دیوی کا اصلی دطن بیگان ہے لیکن حیدر آباد دکن میں ہر وقت سلمانوں کے ساتھ میں جول  
ر ہنسے کے باعث ان کا نام خاندان اور دپر پورا عبور رکھتا ہے خصوصاً ان کے کرم والد کو تو اور د  
سے عشق تھا اسی لئے اُردو سرو جنی دیوی کے لئے نبیزلہ مادری زبان کے لئے اگر وہ جاہتیں تو اور د  
میں شرکرہ سکتی تھیں لیکن جس زمانہ میں انہوں نے ہوش سبھا لارہ دو رہندوستان کے ذہنی  
اور دماغی غلامی کا پر شباب زمان تھا اور اُردو کو انگریزی کے مقابلہ میں کثر سمجھا جانا تھا اسی لئے

سر جنی دیوی نے اپنے اٹھار خیال کے لئے انگریزی زبان کو رہبر بنایا۔

آن کی تدبیم ابتداء میں انگریزی مدرس میں ہوئی وہ پورے ۱۳ اسال کی بھی نہ تھیں کہ مدرس  
یونیورسٹی سے میریکولیشن کے امتحان میں کامیابی حاصل کی یہ سرو جنی دیوی کی ذہانت و جدت کا  
پہلا نامہ تھا۔

سویں سال کی عمر میں سرو جنی دیوی کو سرکار نظام کی طرف سے خطیفہ دے کر انگلستان بھیجا  
گیا جہاں انہوں نے انگریزی کی اٹالی تدبیم تکمیل کا لج میں حاصل کی اور اپنی غیر معمولی زبان سے  
اسی احتیاطی زبان پر ایسا افواہ حاصل کیا کہ انگریزی ان کی غیر ملکی لونڈی بن کر رہ گئی ہے۔

یہ حقیقت کسی دور میں بھی مطلع تابت نہیں ہوئی کہ شاعر ان ان محض دل سے بن سکتا ہے  
مگر محض دماغ سے نہیں قدرت نے سرو جنی کو دل سے بہتر دل ہٹا کیا ہے

اگر ان کے پہلو میں الوہیت کی ایک لا فانی ملجم روشن نہ ہوئی اگر ان کا دل تازی کی احساسات کا چکلنے ہوا  
پہنچانے نہ ہتا تو ان کا دماغ شروع کی یہ منے ناب نہ ڈھال سکتا سروجنی دیوی کی شاعرانہ حس نے  
ان کی عملی قابلیت کو ذوق اٹھا رہ جتنا اور عین قوانین شباب میں بھی ان کی حسین دلکش نظموں نے ہر  
صاحب ذوق انسان کو مسحور کر دیا ۱۸۹۵ء میں سرود جنی دیوی کے شوہر ہونے کا خیر و اکثر نایدہ و کو  
حاصل ہوا اس غیر فائدی رسمتہ مناکحت سے سروجنی دیوی کی آزاد خیالی بلندی اور شاعرانہ اپیٹ  
کا پتہ چلتا ہے۔

مسن سروجنی نایدہ نے اپنی عمر کی ۲۰ بہاریں دیکھنے سے قبل ہی اپنی نظموں کا ایک حسین مجموعہ  
”مگولین فخریں“ جس کا تصحیح اردو میں ”فرشی نہرین“ یا ”استانِ طلائی“ ہو سکتا ہے شائع کیا ہے جو حصہ  
بہت مقبول ہوا۔ نو عمر شاعر و کو انگلستان کے شرعاً کی صفت اول میں جگہ دی گئی اس لئے پانچ سال  
بعد وہ سرا اور پھر نسیم الجموعہ ”شکستہ پر“ اور طار وقت نکلا۔

”استانِ طلائی“ پونک سروجنی دیوی کی اس عمر کی تصنیف ہے جب زندگی کے نشیب  
ذراز سے دہ نیا دہ دافت نہ تھیں، المرضیاب کی کار فراہمیوں سے شاعرہ کو تمام عالم زنگین اور کھاتا  
ہینا نہ بدوش نظر آتی تھی اس لیے اس مجموعہ کی تمام نظمیں ایک گاتی ہوئی جوانی کی مدد و مانی ہی خوشی  
و مسترست سے بھر لائیں۔

لیکن یہی مدد و مانی ”شکستہ پر“ اور ”طار وقت“ میں سوزیں ڈوبی ہوئی ہی کیونکہ شاعرہ  
کے سامنے اب دنیا کے سچے حقائق آپچے ہیں اور یہ حقیقت واضح ہو چکی ہے کہ زندگی زنگین دلکش  
ہی نہیں کہیاں کم اور دیرانگی ہے مگر کے ساتھ ان کی نظر گہری ہوئی گئی قدرت نے قوت بیان جبرت  
انگیز طور پر سروجنی دیوی کو عطا کیا تھی یہی وہ کمال ہے جو خدا ہر شاعر کو عطا نہیں کرتا ان کے انکار میں  
ہو گرت انتہاء ہے اور ساتھ یہی ساتھ بلندی اور بیرونی کا ہندہ ہے بلی۔ ان کا مشاہدہ بہت ہیو ہے  
اور تخيیل بہت بلند و زنگین زندگی سے سروجنی دیوی کی شیاعری کا بہت گہرا برد ہے اور یہ  
ان کی کامیابی کی سب سے بڑی دلیل ہے اُن کے اس کلام میں بھی جو بالکل نغمہ کا ہے ہم کو

ایک لفاظی جو ش ایک دلی تریب ملتی ہے۔

گوان کی شاعری کا جولا انگریزی ہے لیکن روح خالص ہندی ہے جسے کسی راجھوت کہنا نے بجائے ساڑھی کے گون پہن لیا ہے وہی بحافی ہوئی کیفیت ہے اور وہ ہمی پیاری پیاری کہنا چاہے ہے جو ہندی شاعری کے لئے مخصوص ہے۔

دہلی کا کتنے نظم کرنے میں اس بے مثل شاعرہ کو کمال حاصل تھا اور ان گنتیوں میں وہ  
کے جنبات کی عکاسی کرنے میں انھوں نے پوری قن کارانہ ہمارت دکھاتی ہے  
بہت بڑی مشکل اور دو دنیا کے لئے سرد جنی نائید و کی شاعر ان غربیوں کے مجھے میں یہ  
ہے کہ انگریزی سے اردو میں ترجمہ کرنے ہوتے اکثر شاعرانہ لطائفتوں کا خواں پوچھتا ہے اور تمہارو  
وہ طبقہ اصلی روح شاعری کو معلوم نہیں کر سکتا آنا قیست سرد جنی نائید و کی نظمیوں کی ہی خصوصیت  
ہے اور وہ رسیلا مدهر تر نہ چاہیک شاعر نہیں شاعرہ، ہی کے لام میں ہو سکتا ہے سرد جنی نائید و کی  
ہر نظم میں پایا جاتا ہے۔

یہ حقیقت ناقابلِ تردید ہے کہ بہت شاعری کے سمجھ کے سب سے قوی چیز ہے  
اگرچہ اور جذبات بھی شوکا بالباس میں سکتے ہیں لیکن جیسا یہ بیاس محبت کے سمجھ رموزوں  
ہوتا ہے اور کسی جذبے پر نہیں ملدا محبت کے ایک سے زیادہ زنگ ہیں لیکن اپنا اصلی رسمجہ وہ  
ہندی شاعری لعنی ہندی گنتیوں میں دکھاتی ہے جیسا کہ میں نے پہلے عرض کیا کہ مسز سرد جنی نائید  
کی زبان انگریزی لیکن خال ہندی ہے ان کا دل حب دلن سے سرشار ہے ہندی شاعری میں  
محبت کا انہیاں سہیش عورت کی جانب سے ہوتا ہے اور یہ نسوانی محبت مجازی صورتوں میں اسی  
رومانی جذبے سے بھر پور نظر آتی ہے جو اور زبانوں میں صرف نہ ہی شاعری میں دکھاتی دینی  
ہے۔ سرد جنی نائید و کی شاعری میں جس محبت کی جملک ہے وہ وہی محبت سے ہو جاؤ اسی  
رومانی کی طرف سے جاتی ہے جس میں رومنی رفت اور مذہبی جو ش دلوں موجود ہیں جو ہمیشہ  
اٹھاں کے دائرے میں مخصوص اور مذہب کے احکام کے تابع رہتی ہے جس میں محبت کرنے

والی اپنے کو محبوب کی بجا رن تصور کرتی ہے لیکن یہ سمجھہ لیجئے کہ مسن سر و حنی نا یہ دو کی شاعری  
محض ایک پریم ہگتی میں ذوقی ہوتی سرشار عورت کی پکار ہے محبت کے علاوہ شفقت مادری  
حب وطنی، انسانی ہمدردی فرنکہ ہر قابل قدر جذبے پر انہوں نے طبع آزادی کی ہے۔

ہر طبقہ اور ہر نوع کے انسانوں کے خیالات کو اپنے شعروں میں ادا کرنے کا ہماری شاعرہ  
کو کمال حاصل ہے۔ ان کی نظموں میں پچاری کے بھن سے لے کر پچار بیوں کے گیت سب لفظ  
موجوں میں چند لفظوں میں پورے منظر یاد اتنی کی تصور وہ ہمارے سامنے ہیچ دی ہی میں دس لار  
نفس بیل کی زمزمه سخنیوں پر اہل ہستادار الی پر رب بکاش جھوٹے تھے۔

ہندوستانی عورتوں کے متعلق بھی طنز یہ اور کہی حضرت پھرے لمحے میں کہا جاتا ہے کہ ان کی  
زندگی صرف تین اہم واقعات پر مشتمل ہے یعنی پیدا ہوئیں بیاہ ہوا اور مر گئیں لیکن اس مقروءے  
کو سر و حنی ویوی کی بے مثل ذات نے غلط کر دکھایا وہ شاعرہ نہ تھیں اور اس پا یہ کی کچھ کچھ مضمونی درج  
حلفوں نے اپنیں اور بیکا ازوں کو بکسان مسحود کر لیا تھا۔ وہ خطیب یقین اور ایسی ہیں کی تقاریب میں  
ایک عالم گو زیر وزیر کر دیا وہ سیاست دل نہیں اور اتنی بڑی کہ ان کے سیاسی شعور نے ایوان  
سیاستِ برطانیہ کے ستونوں کو بلاؤ والا تھا۔

غالب کا یہ شعر سر و حنی نا یہ دو کی شاعری کی صحیح تعریف ہے مہ  
نقش فرمادی ہے کس کی شرعاً سخر بر کا کاغذی ہے پرین ہر پیکر تصور یہ کا

### بیان اللسان لیعنی مکمل عصری اہد و ذکشزی۔

= مرتبہ ۱۔

قائی زین العابدین سجاد میر گھنی ر سابق رفیق ندوۃ المصطفیین (پھیپیں پڑا رونی) نفات کا جامع ذخیرہ  
جسے جدید انگریزی ذکشزیوں کے طرز پر ترتیب دیا گیا ہے اور ہر لونت سے متعلق وحدت و جمیعت  
ذکر کررو تائیث باب و صدر و غیرہ کی تو مفعح کی گئی ہے۔ ممانک عربی میں مستعمل جدید عربی الفاظ جی ایس  
میں شامل کرنے لگتے ہیں۔ جدید تعلیم پافہ اصحاب اور طلبہ مدارس عربی کے لیے خصوصیت کے ساتھ  
مفید ہے۔ سائز ۳۴۰ صفحات نسوانہ مجلہ ثقافت آئندہ و پتے۔ مکتبہ پرہان اُر دو بازار اعلیٰ مسجد

# امیر الامراء نواب سنجیب الدو لثابت جنگ

اف سما

## جنگ پانی پست

دائر جناب مفتی انتظام اللہ (رض) صاحب شہابیا اکبر آبادی

”در ان کے زمان اسپ بہم رسائیدہ دو روزہ سیک سال جمعدار شدہ داسپاں دخیلہ و اسیاب  
جمعداری پیدا کر رہے تھے“

”مرد صاحب جو ہر یورڈ اگر صنان خوانہ مطلق لکھ عقل بیمار داقبال داشت“

نواب علی محمد خاں کو بادشاہ دہلی کی طرف سے سر چند کی صورت داری عطا ہوتی یہ اس پر فتح کرنے  
کے لئے روانہ ہوئے تو فوج کے سرداروں میں سنجیب خاں بھی تھے چنانچہ سرکشان صورتہ مرستید بہاری دل  
زمین سفلہ را مہٹو جو بارہ ہزار ہنپیار بن سوار و پیادہ رکھتا تھا اس سے مقابلہ ٹرا فواب کے  
ہمراہ بیوں میں نواب دو ندیے خاں بھی لئے اکھنوں نے سنجیب خاں کی مردانگی اور شجاعت کے  
جو سرد یتکھے ذرفتہ ہو گئے آڑش سنجیب خاں نے سرکشوں پر فتح پانی۔

نواب علی محمد خاں نے بھی ان کا عہدہ بڑھایا۔ ایک ہزار سوار و پیادہ کے افسر ملکے  
اس کے بعد تو کھیر و بارہ فتح نواب نے کیا تو اس میں بھی کارگزاری سنجیب خاں نے رکھائی  
۱۷۱۴ء میں والد عقاب نا ابط خاں کا انتقال ہو گیا تو نواب دو ندیے خاں دہمیں بسوی ملنے اپنی دختر  
ڈریگیم سے اُن کی شادی کر دی اور گھر داما دبایا اس تفریب پرہ احوال ضلع جہنور نواب علی محمد خاں  
سے دو ندیے خاں نے نکھشن کر دلوائی اور ایک محال خود نواب علی محمد خاں نے پر گنگ جلال آباد  
عطا کی نواب دو ندیے خاں نے کچھ عرصہ بعد ان کو اپنی فوج کا رسالہ امر مقرر کر دیا اور دارالنگر  
لہ احوال سنجیب خاں سنجیب الدو لیا در مصنه سید نور الدین حسین خاں بیان فخری (غمی) نے سرگزشت  
سنجیب الدو لیا نواب عبد السلام خاں رام پوری۔

کی تحصیل بھی سبز دکر دی ॥

نجیب خاں نے اپنے اسال کے لئے کچی گدھی اس جگہ بنوائی جو نجیب آباد کے شمال میں رائے ہے

دارالنگر نجیب خاں نے دارالنگر (نند امروہ) کو اپنا مستقر قرار دیا اور تھوڑے سے عرصہ میں اپنے حسین لیاقت سے اس حصہ مک کو اسیا بنا کیا کہ قربِ دیوار کے لوگ کترت سے وہاں آگر آباد ہوئے گے۔ جب آبادی معمولی ہو گئی تو محلہ فراہ عام کے کام انجام دینے کی طرف توجہ کی۔  
تعلیمی عالت اجس دارالنگر کے لوگ علم سے نادافت تھے ان کی اولاد کے لئے مکاتب اور درس گاہ کا انتظام کیا گیا۔

برہان الملک محمد میں سعادت خاں بیشاپوری اور اس کے مشیرزادہ و داماد صدر جنگ  
تے اودہ اور الہ آباد کے صوبوں میں خاندانی علماء کی جاگیریں شاہیہاں اور عالمگیری کے زمانہ کے مؤثر شدہ مدارس اور مدد سین کے روشن بہنڈ کے ضبطی جاندا و سے اودہ کے علمی خاندان بے خاتا ہو کر سرگردان پھر رہے تھے۔ چنانچہ اس کیفیت کو غلام علی آزاد بلگرامی ماڑا اکرام میں یوں لکھتے ہیں۔

برہان الملک سعادت یاد خاں بیشاپوری در انوار علویں محدث شاہ حاکم صوبہ اور عہد دار اکثر  
بلاد عہدہ صوبہ اللہ آباد نے دارالنگر جون پور و بیمارس و فازی پور و کڑھ تاک پور و کوٹھ  
جہاں آباد و غیرہ ضمیمہ حکومت گردید و وظائف و سیور نالات خالا دہائے قدیم و عدید  
یک قلم ضبط شد کار شرقاً و سجنیاً عرب پر بان کشید اضطرار معاشر مردم آجیا را کسبہ علم  
ہا زدا شد در پیشہ سپاہ گئی انداخت درواج نہیں تحصیل پر آئی درجہ نامندہ مدارس سے  
کہ از عہد قدریکہ مدد و علم و فضل بود یک قلم خراب اقتاد و اخبن ہائے اباب کمال مشیر

برسم خود

لماڑا اکرام

عُزیز خان برباد گھر نے کے علماء سخیب خان کی علم پروری کا شہرہ سُن کر دارالتحفہ پہنچے۔  
خان اپنے سخیب خان نے درسگاہ میں اکثر کو گذا�ا ان میں سے زیادہ تر علمائے فرنگی محل کے  
شاگرد تھے۔ عزیز خان دارالتحفہ روہیلہ ہند میں قابل ذکر قصہ بن گیا اس کا اثر یہ ہوا حامم روہیلہ ہند  
میں مدرس و مکاتب نوابان روہیلہ ہند نے قائم کر دئے حافظ الملک حافظ رحمت خان پاچا  
خسر سخیب الدولے عظیم الشان مدرس قائم کیا تھا اس کے صدر مدرس سجیر العلوم علامہ عبدی  
فرنگی محلی تھے۔

علامہ شبیلی لکھتے ہیں۔

”سخیب الدولے دارالگھوٹیں برابر وہ کے قریب ہے ایک مدرس قائم کیا تھا جس میں نہایت  
کثرت سے طلباء نے تعلیم پائی۔ اس مدرسہ کے اکثر مدرسین فرنگی محلی، خاندان کے شاگرد تھے۔  
غسلیہ سلطنت یہ زبان تھا کہ حکومت غسلیہ اپنے ارکان سلطنت اور صوبہ داروں کے ہاتھوں تباہی  
کی راہ لگ کر چکی تھی۔ پیش پیش ابوالمنصور خان صدر حجج تھا اور ہر دو پھان جن کے باپ دادے  
کی حکومت ایک عرصہ تک ہندوستان پر رہی اور اس کی بنا دوں پر غسلیہ حکومت قائم ہوئی تھی  
باد جو دیکھ کری صدی تک مندوں کے ہاتھوں بائماں رہے مگر جو سر برداشی پڑھی بائی رہے موجودہ حالت  
کے پیش نظر انہوں نے پھر اپنی ہوتی ہوتی عظمت اور وقار کو دیبا برقرار رکھنے کی کوشش کی۔  
نوابان روہیلہ ہند روہیلہ ہند کے علاقہ میں اور وہ سے آئے ہوئے سردار افغانہ سردار داؤد خان  
کے متینی نواب سید علی محمد خان بہادر نواب حافظ الملک حافظ رحمت خان بہادر نواب دندے  
خان بہادر نواب محمد خان بیگش دعیرہ نے چھوٹی چھوٹی حکومتیں اپنے حسن تدبیر اور شجاعت کے  
لیں بوتے پر قائم کر لیں صوبہ داروں کی طرح غذاری نہیں کی بلکہ حکومت سے نوابی کے پروانہ حاصل  
کئے۔ نواب محمد خان بیگش زیادہ علاقہ کافرا نزدیق اتفاقی آباد اس کا مستقر تھا اور اس کی زیر دست  
حکومت تھی۔

کثیر العقاد در دہلویوں کی آمد نادر شاہ کے حملہ کے بعد سے روہیلکھنڈ میں سرداران افغانہ کا زیادہ فرور بندھ گیا اتفاق کثرت سے روہیلہ آجیح ہوتے تھے۔

صقدر جنگ کو خلیش صقدر جنگ صوبہ دار اودھ میں اپنے پہلویں لوابان روہیلکھنڈ کی طاقت بڑھتے ہوتے دیکھ کر اپنے دقار کے لئے خطرہ محسوس کیا اور ان کے تخریب کے درپے ہوا۔

صقدر جنگ اور واب محمد خاں بلکش اودھ سے دلی ہوتے ہوئے صقدر جنگ نامستو گھاث واقع پر گکہ بہور ضلع کا پورہ سے کشتیوں کا بیل بننا کر گئا کو عبور کر رہے تھے واب محمد خاں والی فرض آباد کی طرف سے شمشیر خاں چیلہ گہڑہ مہور کا عامل تھا اس نے کہا کہ جب تک اس لفستان کا بوقسل کو بخیج گما معاونہ نہ دیا جاتے تک میری عدلداری کے حدود میں صقدر جنگ کے خیجے نہ کھڑے ہوئے شمشیر خاں کا یہ حکم صقدر جنگ کی آتش رشک و حسد کو بھڑکانے کا اور زیادہ سبب ہوا تھا۔

”واب نادر سلامت شمشیر خود را در میان بکن دگر آب خواہ ماند“

واب محمد خاں بلکش نے اپنے دیوان صاحب رائے کو جواب ترکی ہز کی لکھنئے کا حکم دیا۔ مشی نے اس خط کی پیشتم پر لکھا۔

”واب نادر سلامت، این شمشیر مردان در موکہ میدان بے غن حشیدہ بہ میان منی آیدی۔“

صقدر جنگ نے جاہا کہ شمشیر خاں کا مقابلہ کرے لیکن اس کے مشیروں نے سمجھایا اذ اگر آپ رائے اور فتحیاب ہوئے تو کہا جائے گا کہ چیلہ کے ساتھ رائے اور اگر خدا نخواستہ معاملہ نو عذر گروہ تو سخت رسوانی ہو گی چنانچہ صقدر جنگ رائے سے باز رہے گرے سنگشوں کا کاشٹاں کے دل میں کشکشا رہے تو فرض آباد روہیلکھنڈ کے پھانزوں کو ایس میں لڑا دینا چاہا گریہ داکوں زیادہ کا میاں بہرا ۳۰ فرول ۶۶۴ھ کو نواب علی محمد خاں فناز و رائے روہیلکھنڈ اور ۲۷ ذیقده ۶۶۵ھ کو محمد خاں بلکش انتقال کر گئے۔ صقدر جنگ نے میدان خالی دیکھ کر کہ پھانزوں کے بڑے سردار دناء سے رخصت ہو چکے ان کے سیما ندیوں کو تھکانہ لگاد شئے کامو قوہ اس سے لئے تھے ملے گا جانش

اس نے قطب الدین محمد خاں نے بھی عظمت انتخال سائبن لازم فاصل کو کھڑکی  
سن حکومت دے کر اس نے بھیجا کر وہ یقیناً لا ایمان رہ میلکا مہندی کی اُٹھنی ہوتی طاقت کو پا اتمان کر دے  
چاہئے قطب الدین محمد خاں دہام اور کے قریب بخوبی خاں اور دو نے خاں سے مقابل ہوا جس  
میں خود را لگایا اس کے بعد صدر جنگ نے محمد خاں نگاش کے صاحبزادے قائم خاں کو مہوار کر کے  
لیے دے کر رہ میلکا مہندی پر حملہ کرایا اسیدھے سادھے پھاٹان بیٹکتے میں آگئے اور اپنے بھائیوں کے  
خلاف قائم خاں صفت آرائیوں نے مگر وہ بھی فواب دو نے خاں دغیرہ کے ہانوں بیانوں کے  
فریب کام آئے ان کے پس انوں کے ساتھ صدر جنگ نے یہ سلوک کیا کہ ان کے ملک پر  
خود قبضہ کر لیا اور اپنی طرف سے فرزخ آباد کا مکمل نسل رائے کا بستہ کو منفر کیا جس نے اپنا  
دارالصدور فتح کو بنایا بھائی اُٹھنی کے ظالمانہ طریقہ اختیار کیا پھاٹان برادر و خاتہ مل گئے تو قائم خاں  
روحوم کے بھائی احمد خاں نگاش سخا اپنے ہم قوم پنجابیوں کی امداد سے نسل رائے پر ایسا عمل کیا کہ وہ  
تلہ العزم میں بعثام سمدھن پر گزہ تاکرام میں شکست کھاتی اور جان کو یعنی کھو بیٹھا۔ کبھی نے تاریخ کی ہی  
روان کر دخون یا اس جو ہے مجر ادا کرد حق نک موبہ مو

نیز داں رسمیدندور دلک بیار در دے نسل سُرخ زرٹہ

راہب قول رائے کے بعد صدر جنگ نے سورج مل جاث رہیں بھرت پور کو اپنا ہمنوار  
معکارنا کر فرزخ آباد پر حملہ اور بیونا چاہا مگر رہ میلکا مہندی کے نوابوں نے احمد خاں کی امداد کی اور باہر رہ  
کے قریب صدر جنگ اور سورج مل نے متکی کھاتی شکست خوردہ دلی لوٹے مگر احمد خاں نگاش  
نے مفرد صدر جنگ کے علاوہ پر حملہ بول دیا لکھنور بخورد خاں ابن احمد خاں تاصلی ہرگز کیا الہ آباد کا  
خود احمد خاں نے معاشرہ کیا صدر جنگ کو اپنے نصوبہ کے جانے کے لئے پڑ گئے تو اس نے ملعوب  
سے خط و کتابت شروع کی اور سنہ صیاد ۱۷۴۰ کو ۲۳ نیز اور دیپے روزانہ ادا کرنے کا وعدہ کر کے اپنی  
امداد پر ملایا اور سورج مل کو ۲۴ نیز اور دیپے یوں کے بھاؤ سے پر مہرا دیا۔ مودا آباد اور ملبوسہ میں پتکر

جمع ہو گئے اور احمد خاں بیکش کے عامل شادل خاں ان سے تاب مقابلہ ملا سکا شکست کھا گیا اس واقعہ کی خبر سن کر نواب احمد خاں بیکش الدہباد سے فرخ آباد آیا اور نوابن رو ہمیکا خند نواب ماظفر جہت خاں نواب دہندے خاں نواب سعد الدین خاں غفت نواب علی محمد خاں سے امداد کا طالب ہوا دہندے خاں کی طرف سے رسالدار تجیب خاں سبوی کی فوج لے کر نواب فرخ آباد کی امداد کے لئے ہیچا اور شکر عظیم کے مقابلہ ہوا تجیب خاں نے وہ واد شجاعت دی کہ فرشتہ جنگ ہی پڑھ گیا صدر جنگ نے منشی کا کارکر نواب سے صلح کر لیا ہے

وقائع احمد شاہ بادشاہ دہلی کے مرے پر اس کا بیٹا احمد شاہ تخت نشین ہوا۔ احمد شاہ شاہ درانی سے موکٹے کر کے داپس آ رہا تھا راہ میں باپ کے مرے کی خبر ہی دہیں اپنی تخت نشینی کا اعلان کروایا احمد شاہ درانی نے پہلی مرتبہ ہندوستان پر چھلکیا تو مقام ہبہ صدر جنگ احمد شاہ بادشاہ کے ساتھ شریک موکر رہا۔

جادید خاں خواجہ سرا مخاطب ہے نواب بہادر نے مشورہ دیا تھا کہ شاہ درانی سے جنگ مول لیئے کے بجائے صلح کر لینا مناسب ہے چنانچہ بادشاہ دہلی نے ملتان اور لاہور دو قزوں صوبہ احمد شاہ درانی کو دے کر صلح کر لی شاہ درانی اپنی طرف سے میمن الملک میر منو سپر قرالدین خاں کو ان دو قزوں صوبوں کا حاکم بن کر افغانستان کو روانہ ہو گیا۔ صدر جنگ نے شاہ درلی کو اس مبارک موقع پر نذر ملشی کی تو ذمہ مسرت میں بادشاہ نے فرمایا۔

”سلطنت پر ماذارت پر شما مبارک“

وزارت صدر جنگ وزارت پر سر فراز ہوئے مگر ملہار را قبکر کو یہ کہا پہنچا کہ شاہ درانی کو پیغاب سے خارج کرنے کے بعد پیغاب کے علاوہ یہ تم ہم اپنا تسلط جائیں گے یہ منصوبہ جادید خاں کی وجہ سے پورا نہ ہو سکا۔ ملکر کو کچھ پیچھا کر نظام الملک آصف جاہ کا بیٹا نیرو ز جنگ اپنے ہمراہ دکن کو لے گیا اور صدر جنگ نے جادید خاں کو صنایافت کے بھانے اپنے یہاں بلکہ علی بیگ خاں

شنا ب جنگ کے ہاتھوں کام نام کرایا بادشاہ نے یہ حال سنا اس کو سخت نگار گزرا اور بھی اس کے علاوہ صدر جنگ سے حرکتیں ہمہ میں آئی تھیں آخر شان کو وزارت سے مغزول ہی کرو یا گیا بعد فروروز جنگ کے بیٹے غازی الدین نے خفیر شیر و دان کرنی شروع کی بادشاہ نے انتظام الدین جو قمر الدین خاں کا دادا اور بھائی تھا قلمدان وزارت اس کو شناہ عہد عہدیت کیا صدر جنگ نے بادشاہ کے حضور میں درخواست پیش کی کہ مجھکے اور وہ جانتے کی اجازت دی جائے بادشاہ نے درخواست منظور کر لی صدر جنگ چند روز تر دہلی کے اور وگر دیپر تارہ بادشاہ یہ محبوب کو بلاۓ گھر بادشاہ کو اس کی سفالة پر دہلی سے نظرت تھی اس نے جب دیکھا کہ شہر میں انتظام الدین والدار غازی الدین کا پورا انتظام ہو گیا اور کوئی تسلیم نہیں آئی اور سب سے اندھیں صورت پیش آئی کہ وزارت ان سے چین گئی پھر تو حکومت کے خلاف رشیر دانیاں کرنے لگے اور راجہ سورج مل اور صوبہ پادلی کھاری پور کا فوجدار اندر گشتائیں وغیرہ کو اپنی حاصلت کر لیا اور طہارہ لوگوں کو اور جیسا سندھیا کو مدد کے لئے طلب کیا اس کے ساتھی لیاں اور جو کوئی امداد کے لئے لکھا۔

فرمان شاہی ا Shahi ا شاہ دہلی نے انتظام الدین کو حکم دیا شاہی فرمان امر کو بیسے جائیں چنانچہ نواب مانقاط رحمت خاں اور نواب دہلی سے خاں کی طلبی و استعفاف کے لئے حکم جاری کیا۔ دونوں نے فال نے تجیب خاں سے کہا کہ جاڑ اور مر ہٹھے صدر جنگ کے طرفدار ہیں اگر وہ ان دونوں کو سارے ملک کی طرف متوجہ کر دے تو پہت کچھ نقصان پہنچا سکتا ہے وسری طرف بادشاہ اور انتظام الدین ہماری کوئی امداد اور رعاامت نہیں کر سکتے رسالہ اس تجیب خاں نے کہا نواب صاحب صدر جنگ اور بادشاہ کا مقابلہ نہ کر اور آقا کا مقابلہ ہے اس سے صدر جنگ اگر راستی پر کی یہ پھر کی بائی اور نہیں حرام کہہ لیتا یا اور جو کبی اس کے شریک ہوں گے وہ بھی اس الزام سے نہیں بچ سکتے پس مناسب یہ ہے کہ شقد شاہی کی تعظیم کی جائے اور صدر جنگ کو نقصان رسائی پر آمادہ ہونے کا درج نویا جائے جس کی آسان تدبیر یہ ہے کہ میں تمام فوج کو لے کر وہرے دیتا ہوں اور درہرنا کا ہاعث ور ہینے سے تنخواہ ملنے کا بہانہ تھہرنا ہوں جب اس دہر نہ کی خبر دور درہشیور ہوئی تو صدر جنگ

کو پہر آپ سے کوئی ورجه شکایت نہ ہو گی کیونکہ جب تمام فوج ہی خود مختار ہو گئی تو یہ رکسی کی مدد یا مخالفت کیا کہ سکتے ہیں چنانچہ اس مشورہ پر علیحدہ آمد ہوا اور بخوبی خان قلمہ سے باہر نکل کر توپی سرکرتے رہے اسی اشادو میں صدر جنگ کا خط پہنچا لبھی کو روک لیا گیا اور نہ لواب دوئی کے خان کے پاس قلعہ میں جانے دیا اور نہ خود اس کی طرف التفات کی بلکہ وہ یہاں کارنگ ڈھنگ دیکھ کر اٹھا اپس چلا گیا۔

شق شایی [امرومان ہادشاہ مرد علماء برائے طلب افغانان رُقْبَنْد و از طرف یادشاہ پیغام بھائے امید و سیم رسائیں ڈینہ]

غُنڈی میر مناقب شاہی شقد لے کر پہنچا۔ بخوبی خان عظیم کے لئے اٹھ کھڑے ہوئے۔ شاہی مراسل کو سر پر رکھا اور میر مناقب سے کہا کہ تمام فوج میرے فتح میں ہے لہذا اس فرمان شاہی کا میں ہی صحیح مخاطب ہوں اور تعییں حکم کے لئے سبتو حشم خاہزاد یہاں سے اس کو احترام و اکرام سے سرواراً روشنید کی مجلس میں پہنچایا جہاں حافظ الملک اور درندے خان وغیرہ جمع تھے پھر خود بخوبی خان پہنچ گئے میر مناقب شاہی سے حافظ رحمت خان نے کہا مولوی صاحب ہم صدر جنگ سے معابده کر سکے ہیں کیسے عہد شکنی کریں گے بخوبی خان بول آئٹھے میں جو کچھ کہہ چکا ہوں وہی ہو گا۔

سید نور الدین حسین خاری ہادر غیری لکھتا ہے کہ

”دریں اشنا بخوبی خان کو دران مجلس حاضر پورا ہستہ ہو روی گفت کہ مرانی بڑی میں بیک ہزار غیر شرکی می شوم مولوی ہے بانگ ملند گفت جزاک اللہ و رحمت خدا برپر قرباد۔“

دلی کی روانگی حافظ الملک اور درندے خان بخوبی خان کا ادارہ حکومی دیکھ کر خاموش ہو گئے دوسرے دن بسوی کے کئی ہزار نقوص بخوبی خان کے کردی روانہ ہو گئی راہ میں جس قدر خانہں بریاد لوگ ملتے گئے ان کو فوج میں لا کر رکھتے ہوتے دلی پہنچے تو ان کے چند سے تک میں ہزار کا مجمع تھا۔

شیان ۱۶۷۳ء کو دربار شاہی میں اطلاع پہنچی کہ بسوی کا رسالہ ارجمند بخوبی خان و کیا العقاد دیان ثمار دل کے عاذر فرمات ہوا ہے۔

له احوال بخوبی خان غیری، تھے احوال بخوبی الدارہ ڈیمی، تھے بخوبی الدارہ ازمورانا محمد شاہ خان

## ابوالمعظّم نواب سراج الدین احمد خاں سائل

(از جواب مولوی حفیظ الرحمن صاحب دا صفت دیکے)

نواب صاحب کا محل اور ضبط صرف المشل ہے۔ اپنے بھائی تباہ کی گاہیاں کہاتے تھے اور سبھی بیٹے کی جگہ سمجھتے تھے اور بے مدحتام کرتے تھے۔ میرزا جمیل الدین عالیٰ بیان کرنے میں کہ لکب نوجوان شاعر نے نواب صاحب سے ملاقات کی نواب صاحب نے فرمایا کہ بیٹا کچھ نہیں۔ صاحبزادے فرمائے گئے کہ میں اس وقت موڈیں نہیں ہوں فرمایا کہ بیٹا میرزا مکان لال دروازے میں ہے اور مجھے سال کہتے ہیں جب موڈیں ہو تو میرے غریب خانے پر آگر کچھ نہیں۔

بیٹاک شاہ بہمن پوری ہجرت و آنگ کے ارشاد تلامذہ تھے اور شاہ بہمن پور کے محترم بزرگ اور سجادہ نشین تھے یہ سائل صاحب سے پہلے گروہ میں سننے ان کے ایک شاگرد محبی شمس الدین خاں شمس شاہ بہمن پوری نے راقم الحروف سے بیان کیا کہ جناب بیٹاک مرعوم سائل صاحب سے اپنی پڑی ملاقات کا اس طرح ذکر کرتے تھے کہ میں دارالعلوم دیوبند جاتے ہوئے۔ سائل صاحب کی ملاقات کی نیت سے دہلی اُڑا۔ سراۓ میں قیام کیا۔ اس کے بعد نواب صاحب کے مکان پر گیا۔ میری سعی دفعہ بالکل طالب علماء تھی اور نواب صاحب نہایت وجہہ و شکیل ہونے کے ساتھ ریسائہ تھا اندر کھٹکتے تھے۔ میں ان کے سامنے جا کر خاموش ہیجھ گیا۔ نواب صاحب نے دیگر حاضرین و احباب سے فارغ ہو کر مجھ سے دریافت کیا کہ آپ کیا ذمۃ تھیں۔ میں نے کہا کہ میں نے آپ کا شہرہ سُنا تھا۔ لگ کہی زیارت کا اتفاق نہیں ہوا تھا۔ دیوبند چارہ ہوں آپ کی زیارت کی عرض سے دہلی اُڑا ہوں اور آپ کا کلام سننے کا بید و شتیاق ہے۔ نواب صاحب نے گھر میں سے بیاں منگائی اور ایک غزل سنائی۔ بیٹاک صاحب ساری غزل سننے گئے اور قصداً دادہ دی بالکل خاموش رہے۔ اس کے بعد نواب صاحب نے فرمایا

ناب آپ اپنا کلام سنائیے۔ بیباک صاحب نے کہا میں تو ایک طالب علم ہوں شرکت کیا جاؤں۔ نواب صاحب نے لازم سے کہا کہ پہاٹک بند کر دو۔ یہاں شورت اسے بغیر ہیاں سے نہیں جا سکتے اللہ سے جو ہر شناسی؛ نواب صاحب فرماتے ہیں کہ دینا ممکن ہے کہ تم شاعر ہو۔ حکم کو اپنا کلام سنائیں تھا بیباک صاحب نے کہا کہ تمیں حکم کے لئے کچھ عرض کرنا ہوں میں پانچ رنگ میں کہتا ہوں۔ غائب تیرفڑہ جس رنگ کا کلام آپ سننا چاہیں عرض کر دوں نواب صاحب نے غائب کے رنگ کی فرماش کی انہوں نے غزل پڑھی مقطوع نہیں پڑھا۔ اسی طرح نواب صاحب نے پانچ رنگ کی پانچ غزلیں سنیں اور داد دیتے رہے۔ بیباک صاحب نے پانچویں غزل میں جب مقطع پڑھا تو نواب صاحب کھڑے ہو کر پڑھنے لگئے اور زیماں کو سب سے بھانی ہو کر تم نے بھج پڑھ کیا۔ تباہ کیاں مجھے ہو اور ساختہ ہی لازم کو حکم دیا کہ گاڑی لاو۔ گاڑی تیار ہوئی۔ فود ساختہ جا کر سڑائی سے سامان انکھوں کا لائے اور تبری گرم جوشی سے مبنی بانی کی۔

سدیلیہ شمع ہر دنی میں سید النقافت رسول صاحب ہائی کے انتظام سے ہبابت پر شکرہ سالانہ مشاعرہ ہوا کرتا تھا اس میں تمام ہندوستان کے شرعاً شریک ہوتے تھے۔ لکھنؤ کا قرب ہونے کی وجہ سے بالخصوص شراءً لکھنؤ ہبہت زیادہ ضریک ہوتے تھے۔ سائلِ درود ہجی کی مرقد نشریف لے گئے اور ہر مرتبہ صدارت کی کرسی پر ہوڈ افرود ہوئے سدیلیہ کی شرکت مشاعرہ کے یارے میں ختم ہجایوید کے توقیف نے اس طرح انہمار خیال کیا ہے کہ:-

”سدیلیکی زم سخن ہیجنی مشاعرہ جناب ہائی اس بابت پر شاہد ہے کہ اُدھر تمام شراءً لکھنؤ کی ٹولی اور صرف ایک مرد میلان سخن جناب سائل تھے۔ لیکن یاد آپ ہی کے باقہ رہا اور جاعت بندق کے ہوتے ہوئے بھی آپ ہی کی نزول پر یہ احتیار ہو کر ہر خالق اور حوانی نے وادوی“ ॥

بیباک ہجوم اپنی خصوصیات کے نیا ذی سے اسم بامسٹی نئے نہایت مغلوب الغصب اور بیباک نے ایک مرتبہ سدیلیہ کے مشاعرے میں انہوں نے سائل صاحب کو کچھ ایسے الفاظ کہہ دیتے جو برادرانہ نظر نظر

سے نامناسب تھے مگر سال صاحب نے ان کی پیرزادگی اور تقدیم تلمذ کی وجہ سے سرٹھکا لیا اور خاموشی کے ساتھی گئے حال مکے سال صاحب کی رجاء ہست اور شان دشونگت، کایہ عالم فنا کے جنپا بے نوح ناروی کی صاحبزادی کی شادی ۱۹۱۹ء میں ہوئی اور یہی اس تقریب میں شرکیب ہونے کے لئے نارہ ضلع الہ آباد تشریف لے گئے تو تقریباً بازار جاتے وقت جانب نوح اور دیگر حضرات ان کے ساتھ مزدوب چلتے تھے جس طرف چلتے جاتے تھے لوگ کھڑے ہو جاتے تھے اور یعنی باندھ کر دیکھتے تھے توب کے ساتھ اُب میں سرگوشیاں کرتے تھے کہ یہ کوئی بہت بڑا حکم ہے جس کے ساتھ ہمارا تعاقب نہ رہیں یعنی مزدوب ہو کر چلتا ہے۔

قاری عباس حسین صاحب کا ایک مضمون رسالہ ہنستان دہلی فرمیر ۱۹۷۳ء میں شائع ہوا ہے اس میں سے کچھ اخذ کر کے درج ذیل کرتا ہوں:-

«مغلی خدروخال۔ میدا شہاب زنگ۔ دراز قدگر مزدوب۔ سندول بدنا۔ کسرنی با تھپا دل۔ سرڑیا۔ سر پر چو گوشیہ لب سدار ٹوپی۔ پیشانی بلند۔ سینہ چوڑا۔ سفید ٹریس کا انگر کھا۔ آڑا پا جامہ پاؤں میں کاملہ سلیم شاہی جتنی۔ حدود جہ و جہیہ و شکیل۔ اطوار میں شرافت گفار میں شیرینی یقنا اج سے جا لیں سال قبل ان کا حلیہ۔ میرا بچپن تھا اور نواب صاحب کی جوانی۔ والد ماجد

لہ برداشت جذب نوح ناروی

اس تقریب کی شرکت سے قبل حضرت سائی مرحوم نے بندھ سے جانب نوح ناروی کو جو خط نکھانا تھا وہ مذکور کرنے اپنی خاص عنایت سے مجھے رحمت فرمایا ہے اس کی نقش درج ذیل کرتا ہوں۔

دگاہ ارزش شاہ ۱۴ اپریل ۱۹۱۹ء

نوح بھائی۔ تسلیم۔ میں اسی وقت من الحنفیہ بہنچا ہوں۔ بھائی حسن صاحب کو یہاں موجود بیا۔ محمد لشکر صورت سفر کا افرک پڑھیت پہنچنے کیا ہے پاٹا حال دیکھ کلیفت شب کو خل سترے میں اٹھاں ہے بیہاں کی کیفیت مفصل آپ سے انتہاء اللہ تعالیٰ زبانی عرض کی جائیگی غالباً پرسوں میں اور حسن بھائی ساتھ تھے یہاں سے روانہ ہوں۔ ۵۔ ارتاریخ سر اخوت کے سیشن پرسواری کا انظام آپ کر دیں۔ نہیں کہا گا کس نرین سے پہنچا ہوگا۔ باتی خبریت آئم ابو المظہم سراج الدین احمد خاں سال

قاری سرفراز حسین صاحب غزی کے ساتھ لواب صاحب کی مجلس میں حاضر ہوا۔ ویسا  
لگا ہوا تھا پچ میں ایک آرام کر سی تھی۔ اور دگر درست تھے۔ دوست احباب بیٹھے ہوئے تھے  
لواب صاحب کے آگے یچان لگا ہوا تھا۔ تو کہ یچھے کشہ سے لواب صاحب مر جوم شاعر  
تو نہ ہے ہی لیکن وہ شاعر سے زیادہ ایک انسان تھے وہ دلی کی تہذیب و تدنیں کا آہنی خون  
تھے۔ حقیقت یہ ہے کہ دلی میں اب بھی شاہزاد عز و قار، پرانی تہذیب و تدنیں کا علم بردار  
پرانی دھن داریوں کا حامل کوئی نظر نہیں آتا۔ بے مثل خطاط اور خوش نویں تھے۔ ایسا حلم ہوتا  
ہے کہ صوفی قرطاس پر یقینی سمجھ رہے ہوئے ہیں۔ کڑھائی میں اپنا جواب نہ کھتے تھے۔ پنگ بازی  
بھی کی ہے۔ بے مثل نکل بنتے اور تو درست تھے۔ اچھا کہ ان کھاتے اور خوب پلکتے تھے  
اور گلکار خوش ہوتے تھے۔ ان میں وہ تمام کمالات نہ جو مس در کے رذ سا کے طریقہ ایتا  
تھے۔ جس شخص کی نعش پر ہم نے ۱۹۷۲ء ستمبر ہائی کو فیل دوپہر منون میڈیالی ہے وہ کون تھا۔  
پھولوں کی تج پرسو نے دلا۔ حلسوں دیا کا لباس پہنے دلا۔ باشکوہ دپر فار الشان جب  
کبھی کسی مشاعرے کسی مجلس کسی صحبت میں لگایا اپنی سچ دلچ چنے رکھ رکھا اور اپنی خوش  
بیانی کی دھم سے سب میں متاز رہا۔

رائم الحروف غم نصیب و اصفت کے بزرگوں سے لواب صاحب مر جوم کے مراسم قدیم  
تھے گر تندز کے ارادے سے جنوری ۱۹۷۲ء میں لواب صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا۔ فرما یا کہ بیٹا  
میں تو خود اس قابل ہوں کہ تمہارے باپ سے اصلاح لوں تم مجھ سے اصلاح لینے آتے ہو۔ اس زبان  
میں لواب صاحب کی عمر ۶۲ سال کے فریب تھی۔ دلار می کے باں بھورے مائل پر سرخی تھے۔ وجہ  
اویشوکت جسمانی میر ان کے ہم بلپر بہت کم لوگ دیکھ گئے ہیں۔

باوقار اور پیشوکت چہرہ۔ سرخ و سفید رنگ۔ بھری ہوئی سُنہری مزاری بچڑا جکلا  
سینہ۔ اوپنی قدم بڑے بڑے ہاتھ۔ سرخ اور چوڑے چکلے چہرے کی مناسبت سے بڑے بڑے  
کان۔ انگوھوں میں کشش پنجے میں زمی اور گنگوہی انتہائی مٹھاں۔ شاگردیوں کو بالعموم بٹیا کہ کہ کہ

خطاب کرتے تھے۔

اکثر سبزادوں کی سرخ مخل کی پوچھو شیئی ٹوپی جس پر طلاقی لیس ہوتی تھی اس نتال فرمایا کرتے تھے  
قدم راش کا ملر، تن زیب پکن وغیرہ کا انگر کھا اور حضت دوہرے لشکے کا آڑ پا جامد ان کے ذمیل  
ٹوپل پر نہایت زیب دیتا تھا ایک مرتبہ فرمایا کہ بیٹا انکو معلوم ہے کہ میں دوہرے لشکے کا پا جامد کیوں  
پہنچتا ہوں اس میں ایک فائدہ تو یہ ہے کہ سرد موسم میں کچھ خلکی سے امن رہتا ہے۔ دوسرا یہ کہ  
اگر کہیں بارش وغیرہ میں کپڑے بھیگ جائیں تو اکھرے لشکے میں سے بھیگ جانے کی وجہ سے جسم کا  
رنگ ظاہر ہوتا ہے اور ستر محفوظ نہیں رہتا۔ تیسرا یہ کہ اگر اور پر سے ایک دھوپخ گلنے کی وجہ سے  
کہیں پھٹ جاتے تو بے ستری نہ ہبہ۔ اللہ اللہ شرم وحیا اور ستر کا لحاظ ہمارے اسلام میں کس قدر  
حقاً آج کے انسان کی انسانیت اتنی در و مند اور نافلان ہو چکی ہے کہ ناتمام اور ادھورا لباس بھی یاد  
معلوم ہونے لگا ہے۔

فراغل عالی طرف اور انتہا درجے کے متحمل مراجع انسان تھے علم عز و عز کے ماہر لفظ  
شوہ و سخن کی تمام اصناف پر قادر تھے۔ جوگان اور شہر سواری میں بھی مشہور تھے۔ کڑھائی کی یہ  
مشہور باتی۔ چنانچہ آخر زمانے میں اکثر اپنے ہاتھ سے ٹوپیاں کاڑھ کر پہن کرتے تھے تبھی کھڑا  
پر نگینہ ناگے سے بغیر خاکے کے بہت عمدہ پھول بنایا کرتے تھے۔ معذور ہو جانے کے بعد جب  
ہم نظر قائم رہی کتب خانہ رحمیہ کے سامنے رکھا میں یہی مشغله رہتا تھا۔

سائل صاحب سے پہلے بالعموم مث عز و عز میں ترجمہ سے پڑھنے کا دراج نہ تھا۔ یہ پہلے  
شاعر میں جنہوں نے مث عز و عز میں ترجمہ کی ایتندی کی۔ نہایت بلند بالدار آواز تھی اور آواز میں ایک  
خاص درعاں گزیری تھی آج تک ان کا اطڑہ قریم کوئی پیدا نہ کر سکا جس مشاعرے میں سائل صاحب بھجنے  
تھے صد الغیں کو بنایا جانا تھا جنچہ ہندوستان کے آل اندیما مشاعرے زیادہ زانگیں کی صدارت  
میں ہوئے ہیں۔ قدمتی طور پر ان کے حسن و جمال اور شان و شرکت کا اُعب مجمع پر اپنی تھا  
کہ ستاچھا جاتا تھا۔ اور غزل پڑھتے تھے تو ہر طرف سے صدائے خسین بلند ہوتی تھی۔ بڑے بڑے

مرکے کے مrauden میں خراج تکمیل حاصل کر لینا سائل صاحب ہی کا حق تھا۔  
خوش نصیب و اسفت کی آنکھوں نے وہ منظر بھی دیکھا ہے کہ مدرسہ امینیہ دہلی کے سالانہ  
جلسے منعقد ۲۵ محرم ۱۳۳۶ھ / ۱۹۱۶ء میں سائل صاحب شیر کی طرح گر بعد ازاں میں کھڑے  
ہوئے ظہم پر ہدر ہے ہیں۔ مدرسہ کے درود یا رکون خج رہے ہیں۔ ہزاروں کا اجتماع۔ آواز کی بندی اور  
زخم سے مسحور ہے۔ چہرہ پر عجیب و غریب حسن و جمال اور شکفتگی ہے۔ وہ ترکیب بین سندھ بہ ذیل ہے۔

حمد خدا کو چاہتے تیری مدد قلم حمد مت سب در ہے، یہ نے تابد قلم

اوی خدا نے پاک نے پیدا کیا تجھے مرقوم صدر لورج پر ہے یہ سندھ قلم

اتنوں کے سامنے نہ مجھے کرو زیل خوار در خواست میری چاہتے کرنی ہند قلم

پاکھو سولے اس کے نہ لکھنیکت تعلم حمد خدا نے پاک ہے تو شہزادہ کا

لکھنے کو بلیٹھے بندہ عاجز بسندھ قلم تن حمد کا توجہ بھی نہ ہوگا ادا اگر

لیکن ہے اقتنا نے عباد نہ کو شعار راقم کو جدر قلم میں ہو اور شکھ کو کو قلم

اسعی منی کہہ کے نگوں سر مپلوج پر اللہ کا نام لے کے ذرا کھنچ مدد قلم

تو دیکھتا ہے دیکھ دیے ہیں تجھی کو سب حمد خدا نے عسرے دل کے نے ملام

امکان تک تو جا ہے اخبار بندگی سر در سجد ہو کی ہو سرد فسندھ قلم

تحمید حق ضرور ہے تو اوس حصہ وحد قلم سمجھدیتی میں چاہتے ہونا فنا تجھے

مخلوق تجویح نے کیا دوزبان سے میری زبان کو تجھتے نہ کبوں ہو حسد قلم

اس کے سوا ہے رشک و حمد کا سبک بارہ قول اس کا ہیج۔ حق ترا مستند قلم

بسم الہ کا ہو زمان صدر بر میں ہو مد میں ہر کرشم کی رقم پا صدق قلم

میبد حمد عبید سے گوبے نیاز ہے

بندہ ثنا نے حق سے گرفتار ہے

محبوب حق کی نعمت میں کھل ائے باراں لکھ  
ایسے عمل ہیں موجب سہی شانِ لکھ

نعتِ گھیرب پاک خدا میں کھپاڑے جاتے  
کرتندی ہی کہ جو کوئی ہیں سب رواناں لکھ

صل علیٰ کے تحت میں ہوں یعنی خواہ لکھ  
ایسی تو لکھنا تے محمد کر سنن کے سب

چولانیوں سے کھولوں میں تابیدان لکھ  
از بس و سیخ گوگر ہے میدانِ حمد نعمت

تاشیرِ نعمت پاک سے رطب اللسان لکھ  
سن کر صریر لکھ کوین جائیں حاضرین

نفع و مفار خامہ و سود و زبان لکھ  
دنیا دو دین کے حال کے لکھنے سے کب پھی

لاریب فیر است ہے یہ دن ان لکھ  
وہ نعمت لکھ کر جس کو کہیں سن کے ہاضرین

بہرنا میں نظم ہوتا رفغان لکھ  
مقبولِ ایسی نعمتِ رقم کر حبیب کی

دنیا کی مدح ساری ہی ہمہ دن ان لکھ  
فضل بیمار خامہ نیقت ہے نعمت کی

رسبے میں وہ زمین بنے آسمان لکھ  
کاغذ دھیں پہ لکھی ہو نعمتِ محمدی

واجب بیان بھی ہے کہ جھکے فرقان لکھ  
جلتے ادب ہے افت بھی ہنگہ تدوڑ

مشیعہ ہیں سب کے سبیب پے امتحان لکھ  
سب منتظر ہیں نعمت و صوتِ صریر کے

بجا تے نامے لکھ کر ہوا مدنیان لکھ  
درست سراۓ حضرتِ محبوب کر رہا

بلبل سے کم نہیں ہے یونیخ نعمت پاک  
طوبی کی شاخ شجرہ سے ہو دوہان لکھ

گلریاں یعنی نہی کی دکھانے لگا

مل جائے کا جو وقت قوجی کی دکھانے لگا

لائق ہے اب تو لکھنے کے لکھ مختصر  
آنا چلا مجھ کے سقی دہ پر کرم طلب

دعا رت جو اہل علم و فضل ایسا گاں کریں  
کیوں کرنے سمجھی جاتے بھلا مختشم طلب

میری طلب یہ ایسے صدقہ نظر ہے مجھے  
لیکن ہونی بزرگہ اہل قسلم طلب

معقول عذر کرتا ہوں میں صدقہ وقت کا  
کہ ہفت پہلے چاہئے سقی کم سے کم طلب

اب منفصل ہوں مجمع اہل کمال میں  
کہدوں کرم طلب نہیں ہے یہ ستم طلب

یہ بھی مری طلب ہے بے بلطغ اکتم طلب  
 ہو گئی گناہ بگار کی اب دم بد م طلب  
 کھالوں قسم بھی آپ کریں گر قسم طلب  
 سائل ہوں میں نہیں ہوں میں جاہ خشم طلب  
 ہوں مجده سے بد زیر مرد خیر الامم طلب  
 یعنی مری طلب ہو بوجہ اکتم طلب  
 ہستی طلب کی میری بنے کیوں عدم طلب  
 کافر طلب قلم ہو تو کاغذ فسلم طلب  
 ہو میری اس طرح سے ڈپر لایدم طلب  
 اک نجح بھی پڑی نہیں روداد پنظر  
اس کی بفتگی آس خدا کے سوا ہو کیا  
 کلمہ زیباں پر دیکھ کے جز مر جبا ہو کیا  
اس پر فضنا فضا سے فزوں تر فضنا ہو کیا  
 تعریف قلب ان کے دلوں سے صفا ہو کیا  
 دینی دفاتر اس سے زیادہ دفابو کیا  
 حیرات ہوں اور معنی اموج دعا ہو کیا  
 در غواست اور کیا کر دوں اور المجاہو کیا  
 ایسی دعائے خیر سے بہتر دعا ہو کیا  
 ضوابط اس سے بڑھ کر کی کی صنیا ہو کیا  
کو غنی میں خیر نہیں اجر سخا ہو کیا  
سائل یہ گھر خدا کا ہے اس میں ہدایہ ہو کیا

ہنست کو جانتا ہوں صفا باطنوں کی سیں  
 اس کا بھی ہے یقین مجھے ان کی ذات سے  
 سر کو قدم بنا کے یہاں آؤں گا مسامد  
 بیجا نہ جاتے نام و سپیں امبر فتح  
 تربان اس طلب کے خاراں طلب کے میں  
 میری طلب میں اب رہے اس امر کا خیال  
 میں حاضری کا حق بھی تو کچھ کر سکوں ادا  
 اتنا قوت چاہئے دین کا بہر نظم  
 داعی سے کر رہا ہوں مکرہ یہ التاس  
 احفخار کے لئے رہی ارشاد پر نظر  
تفصیل مدر سے کی دعا کے سوا ہو کیا  
 تعمیر کی پیشکش توکل کی شرح ہے  
 کسیی لطیف اس کی عمارت کی شکل ہے  
 حضرت امین دین و کفایت کا دم رہے  
 خدمت میں دین کی ہیں یہ دن رات منہج  
 لکھنی بلند اس کی عمارت ہے شامدار  
 سب حاضرین کو چاہئیں کرنی اعانتیں  
 دارین میں بجلہ ہو جو حامی دیں رہے  
 روشن چراغ دین محمد ۔ ہے مسامد  
 جتنی کسی سے ہو سکے اس کی مدد کرو  
 حرث سوال اب پر یہاں آئے مکس طرح

## ”دوندے سے خاں نامہ“

(پروفیسر غلیق احمد صاحب نظامی ایم۔ اے، ال۔ ال۔ بی۔ اسٹاد۔ شریعت اریخ مسلم و پورٹو گلی لدھی)

روہیلکھنڈ کی تاریخ میں خاں دوندے خاں کو جو عظمت و شہرت حاصل ہے اس سے تاریخ کا طالب علم داہن ہے۔ متوں تک روہیلکھنڈ ان کی جہاں کھایاں ہمت کا بازیجی بنارہا ہے اور ان کی شجاعت و شہادت علاقوں کی دعافت پوری کے قصے زیاب زوفاں دعاف و دعامت ہے ہیں۔ ”دوندے خاں نامہ“ عوام کے ان ہی مذہبات عقیدت کا آئینہ دار ہے۔ بہ شوی اس زمانہ کے ایک مشہور عالم مولانا حاجی محمد ہدی صاحب مرحوم کی تصنیف ہے۔ حاجی صاحب تصنیف موتی فضیل بریلی کے رہنے والے تھے۔ علم و فضل میں دحید عصر تھے جاتے تھے۔ اگر شاہزادہ ان کو فیض الشراء ملک العلام کا خطاب دیا تھا پیش نظر منزی کا تلمی شخ، میرے مبارک جناب قبلہ مولوی ارشاد علی صاحب فرمدی مرحوم امروہی میں تصنیف کے اصل مسودہ سے ۱۹۴۷ء میں نقل کیا تھا۔ مولوی ارشاد علی صاحب حاجی صاحب کے ارشاد نامہ میں سنتے اور طالب صاحب نے موئی سے امروہ کا سفر خاص طور سے آن کی تعلیم کئے تھے ذرا یاد کا۔

حاشیت لاوب دندے سے خاں [ازاب دندے سے خاں] میں وزیر شہامت پور (افغانستان) میں بیدار ہوئے تھے جب ہندوستان میں سلطنت مغلیہ پر زراع کا عالم طاری ہوا قبیر دن ہند سے چھوٹے چھوٹے قبائل سردار، بیاسی ایشی ایسے فائدہ اٹھانے اور قوت و اقتدار جمع کرنے کے لئے ہندوستان میں آگئے تھے۔ آن ہی میں ایک داؤ دخان نامی سردار تھا۔ جو بہادر شاہ ابن اونگ زیب کے ہدیہ ہندوستان آیا تھا اور اُس نے کھنڈ روہیلکھنڈ میں اپنا اقتدار قائم کر لیا تھا۔ اور روہیلہ کو دھلائی کر کے آن کی قوت کا اسنیکام کرنے لگا تھا۔ دندے سے خاں کی اپنے دلن کو جھوڈ کر داؤ دخان سے آئے اور آن کے شرکیں کار ہو گئے۔ روہیلکھنڈ کے ہمیڈ اردوں اور ہالیہ اردوں سے وحدہ تک پیدا ہوئیں اور آن کے اپنی طاقت کو پوری طرح نہیں جایا تھا کہ کل ایوس کے راجہ و بیچڑنے آسے دھوکے پہنچا۔

اُس وقت ان کا خیرا زہبیت کے لئے منتشر ہو جاتا لیکن اس نزدک موقع پر وہنے کے خال نے افغان سرداروں میں تظم و ضبط قائم رکھا اور علی محمد خاں دبائی ریاست رام پور کو داد خاں کا پاٹشین بنانے کے اپنے اقتدار کو بڑھانا شروع کیا۔ اسی زمانہ میں وہنے کے خال نے اپنے چوپان اور بھائی حافظ رحمت خاں کو کمی پڑایا۔ نواب علی محمد خاں، حافظ رحمت خاں اور نواب وہنے کے خال پتوں کی قیادت میں ضلع برلنی کا قرقسیاں ہیں پوچھائی جھتر رہیں گے کیونکہ میں آگیا اور تاریخ رو سیکھنے، مصنفوں نواب تیار کرنا ہوشیار ہے اس زمانہ میں ایرانی پارٹی نے محمد شاہ کو رہیلوں کے استعمال پر آمادہ کر دیا۔ لیکن وہنے خال کی شجاعت اور بیداری سے رہیلوں کو فتح پر فتح ہوتی رہی۔ شاہ آباد، مراد آباد، سنبھل، پالی بھیت وغیرہ کا ملاصر رہیلوں کے قبضہ میں آگیا۔ اور رہیلوں کی ایسی سلطنت تاکیم ہوئی جس کے دیدیہ اور جلال کے ڈسکریٹس ایک اقصائے ہند میں پیٹھے رہے جگ پانی پت میں نواب وہنے کے خال دیکھتے ہیں جو کارہائے نیاں ان کا نام دتے وہ ہندوستان کی تاریخ میں ایک خاص اہمیت رکھتے ہیں نواب وہنے کے خال نے ۱۷۴۰ء کو انتقال کیا وہ شجاعت دشہماست، فہم و فراست، بذل و خدا تھکت و جلال میں عدیم انظر تھا۔ مفصل مالات کے سلسلہ جاپ سید الطاف علی صاحب بریلوی کی مشہور کتاب حیات حافظ الملک حافظ رحمت خاں، ملاحظہ ہو مندرجہ ذیل مشعری میں نواب وہنے کے عدل والانعامات اور غربا پر دربی کا اقتدار تضم کیا گیا ہے۔

محمد معظمی مراد ولہا سے خیاد دیسان حال استغاثت تاجر سے پر حضور فرازی و دندے خال مالک

مکاہل

|                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>ک از دے ہر زبان فایز بگائے<br/>کان شیری تراز شہد ممدوہ است<br/>ز سینه در سفینہ بائے گیر است<br/>بلطفے کرد شکلے جا بگویم<br/>قیامے داشت باجاء نامے<br/>جو المفردے علیئے داد گر بود</p> | <p>سر آغاز کلام من بنائے<br/>سپس نام جبیش یزدیان است<br/>از بیان پس اپنے ازوے ناگزیر است<br/>ذ پیر سخن دی تعلیم کوششم<br/>ک در هنگ کلہبیر نیک نامے<br/>پندوندے خان بعلم مشتہر بود</p> |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

مراد آباد را آباد می داشت  
 بدمون پرده آں فرخنہ خوتے  
 ز لہابن عہد خوشیں گوئے  
 کفت دشنه سحاب دُرنشاں بود  
 ز دشنه ابر نیسان دنغان بود  
 بجہرت آں چنان بوداں فوی بال  
 کرستم داشت پیشش رنپڑاں  
 اگر برزو بدیدے درود غایش  
 تھامے روے خود بر پشت پائش  
 وگر میدید روئیں نن سنجابش  
 پیدی گر بائیں جو شنہ آبے  
 سکم خوشین آں جاہ پرور  
 شدے افرا سیاہ ازرا سیاہے  
 ده ددوالف جملہ داشت شکر  
 بیداں دلبری شیر بچکے  
 دلے ہر بک نہنگ سحر جھکے  
 سلطنتی، یلے، کار آزمائے  
 برذے آں جوانمرد زمانے  
 نباخت داشت باک دولت انڈش  
 ک ناگاہ از در آمد داد خواہے  
 نشستہ در لحد از گرد را ہے  
 ک فریادم نہ بیداد ستمگر  
 بغارت بُردو اموالم سراسر  
 مگوش او فناش پونک جاساخت  
 باستقصاتے کار او پرداخت  
 ک آندم فکر کار دیگوش بود  
 پئے نہشنست اد حکم فرمود  
 چو فارغ گشت از فکرے ک بودش  
 بقہب خوشتن عزت فروادش  
 بہرہش گفت حال خود بیاں کن  
 ز لم بھر سکونش در گردید

لہ نجیش والفات لہ نجیش لہ فریاد لہ فوی بازدھہ پیرزن لہ نام پس مرستم لہ لڑائی شہ اقب اسٹھنے یار است  
 کہ چوبیدن او بیتھ ویز کارنی کرد وہ جباب لہ کسیک دریش اسٹھان اسلام ببارکن لہ خشمک لہ حکم کریدہ

گزارم گشت در ملک تنگان  
بظالم سنگم مشهور آنام است  
بلک خود سری شداد پیش  
بود چنگیز خان گک چاکر آن  
زلیند است سر د بر کیش  
بال مردگان کابین دختر  
گزیند دیو هم از سایه او  
پیارت جلد برد آن دیو مردود  
گفتگش پیش هر کس داد خواهی  
کنوں آورد پیشست بخت مسود  
فناه ختم شد و دیگر تو دانی  
گرداب تحریر خورد پاغوش  
چو میلوفر برد آمد ازا آب  
بر زید مشک ترا بر حریرے  
کرتا کرد آن پ نشی عزیز آباد  
که هستم تاجر شهر خراسان  
در آنچا راجه بیدار کام است  
بود آن مردک بیدار پیش  
نا ترسی گرد برد زشیطان  
با چنگی برد اذ جا فریش  
بداند خون مردم شیر مادر  
ز کوآن است بر ت پایه او  
سه کله را فرد جنی پیش من بود  
چوں پیشتم درین روز سیاپے  
کے پردازت احوالم فرمود  
ز هال خود نمودم قصه خوانی  
چو نواب این انسانه کر در گوش  
پس از دیرے سر آن گوہ زناب  
روان فرمود تا آید دبیرے  
دبیر آمد بیادش داد گر داد

نامه لذاب دندنے خال جبار نام راجه ظالم سنگم بهادر شعاعی

بنام مالکه زیب مقال است که ملک او منزه از دوال است  
ملک مقنن والا مست شانش زمین و آسمان فرمان کثافش  
ملک چون دلشتر راهستی از فی  
نمای ملک ملک خاص آن است زملوکان مکین و یهم مکان است

نه ختن له قائل امدادان تکه نام پیش شیطان شه نام دیوی که بستم را دید و یاد اخوند بود له جلد شکافند ش رقیم سیاه

بظالم میکند تحت الشٹی جا  
 بیوئشے بر دریده مغز نزدود  
 منوده شکیے راعصفہ ماکول  
 باکش خواب نسل آرد  
 فرستہ ہادئے مسیر بیانے  
 قلم در شرح مطلب تربیانت  
 که گرد چخ بر حسب مرام  
 رکابم را غفر و اکده آگوش  
 سر خصم بگرد ناسک او  
 للش تعالیٰ ریند و امعیشہ  
 ز دست ظالم آتش ہادے  
 سماک خواری از ظلمش فتادہ  
 فتاد ایں آشتم در خمن جاں  
 بیک دم کرد متحاجم بیک خود  
 که از بھر کفن تارم نامہ  
 ببردم ز اخترید نال بر اوچ  
 بروں تادردہ و اختراز دبالم  
 اڑاں سرچان عناق من رہانی  
 ستائیم داد خود در آخرین روز  
 پرس از داویم پیش داور

بعادل می دهد فوق السما جا  
 ز دل بخشیدن آں رب معبد  
 پستوراچ عکش گشت موصول  
 سر سرکش بپائے پل آرد  
 پاہائے زرہ آدارگانے  
 چ تمجیدش فذی ترازیا انت  
 درین ایام نفرت التیام  
 همام من نگین فتح را گوش  
 بھر جانب ک ک آرد اخترم رو  
 رسیده داد خواہے پشمیم ازراہ  
 کہ ستم تاجرے خواہن دادے  
 تامی آب خود برباد داده  
 ز دست حاکم ملک تلگان  
 سه کہہ رانقد و هبسم یک قلم برد  
 بدال سل در گورم نشانہ  
 پیش و پس همان اختران فوج  
 کے نہرے تگشروع بحالم  
 کنوں پیشست رسیدم گرتوانی  
 اگر دادم نہ بستانی دریں مفہ  
 پروردہ حشر ہستی آوردی گر

لد پیش را گویند سلطانیت کوچک اوسیا کہ باہم باہل شہر وادعه مانند گیا خود شد لئے مروا ز تھون شہ مارو  
 مطلب لئے نظریت کدرو آپ و شراب خورند منصب، شد فراید ہے گرگ عذرندہ کہ بنگال ماء از صین دلوست آکن چاہیہ

قیامت نادہائے آنہبایش  
 نف آه آئش زن بجانم  
 گرفتہ کرد شمع استخوانم  
 نے چلکلم چینیں گردد شرمند  
 بجل چوں سراز اعضا گرامی  
 تزاد جواہت دشیری زنماست  
 گل سرخ پک کن ناخن خوشیں  
 بیالاید سخون روئی پیر  
 کجا بازے یہ جدید کرده شجیر  
 ن دست خود بال تاجیں کن  
 جدا متفکیران را سرزتن کن  
 پر از سیم وزر آں جلد دلار است  
 ز مال ہمچو کوتہ آستین کن  
 گرفتی ہر چہ از تاجر رہا کن  
 بیرس از انتقام تال و ماش  
 که از دست بجزایت میریام  
 اذیں احسان شوم احست پیرا  
 برم یک لخت از غاک سلات  
 حریقت خوشیں را چوں اڑھائے  
 دلے ہر یک دلیر کارزار است  
 بیک دنماں گوسلہ دو شیرے

لے گل ڈھاک باشد ماند اخن شیرے ملے جھینگر ٹھہ تافت قماراچ تکه تیرا لوہنہ

خا بندے زخون نیل و زنگ  
 بصلہا صید حاصل کر دہ سیرے  
 بود در تیر بازی تیر بالاں  
 بوقت نفرہ مثل رعد غزان  
 غرض چوں ابر ریزم بر سر تو  
 بهمہ فاکت پر از آتش نایم  
 بزور ان تو سنا نم مال تاجر  
 نباشد کن عزور جاہ و مردم  
 بکفر نہاتے فوج خود نمازی  
 بحکم محکم آں فتح کن یار  
 چر یا بد امر مور تا نوانے  
 دهد ول گردرا حاجز نوازے  
 خدا یم چوں مدد الی داوامست  
 شرکنیها عنان سوتے تو تا بد  
 باستقبال من نصرت شتابد  
 رکابم را لفڑ بوسے توں داد  
 و گر بالفرض دادم جان شیریں  
 شگردم زین ہمیں رسم است ول یم  
 مرا در ہر دن دست نام است  
 اگر اذ ہام کوتے جم شمارم  
 دگر اذ بیٹھ رانی داستانے  
 پہ نیم و نزم کیتے جہا نم

پیر چ راتے تو آرد نفافا  
ز مهر دلکیں بیاید کردانک  
نشنیم با نہم پادر رکا ہے  
ک ک بعد از درک مضمون جو بنے  
د گر کیں است مهر نشنیم  
اگر مہر است بر جا چوں زینیم  
کنوں من بر کلامت گوش دام  
کنوں من بر کلامت گوش دام  
چو مطلب یافت زیب افتخار  
دہن بیش زبان مارشد نیا سے

فرستادن نواب فیض رالبغی رسالت در سیدن ناصر احمد صاحب۔

چو ختم نامہ با مہرو نشان کرد  
رسو رایاں خط روایا کرد  
ب پشت باد آنس ش پائے نیشت  
فرستاده بثایانے کے بالست  
ک تا در نعمت شهر شہر اویید  
بروز شب چو مہر دنہا گردید  
خبر کردند کن ملک کیتھر  
ز لایے بدارد نامہ با خوش  
اپاڑت شد فرستاده در آمد  
نشست و کرد اول از دعا یاد  
اشارت کرد تا خلاشندہ آید  
لنقاب از چہرہ منی کشا بد  
سبک خوازندہ آمد نامہ بکشاد  
نہ ہر خستہ کے از لب برے  
سمر سر حرفت کار بخش می کرد  
خوش شد در شفق مہر فروزان  
بہم آغوشی برپش رک جان  
دو حشم او محل بادام گردید  
غصب گل گردورخ گل فام گردید  
وئے از راه حلم د سخرد بہا  
نمگهدار زبان شد از بیہا

نویں سوئے آن جوٹ مابے  
 بولا اٹھتی دنیک رائے  
 بشیرین گفت گوشش پر طبکد  
 تشن را در پرند پر زر آورد  
 رسیدش آب گوہر تا بگردن  
 چ میگویم کہ فانہ زاد کر دش  
 د دین کوہ پیکر ابر بدقار  
 دے در آب کوہرہ نشینے  
 بروتے آب رہ پہیا جو بادے  
 گہہ پویہ نمیدش دھم گردے  
 ز بھرو کان د معمور بیا بان  
 ہمہ بکر فتہ تاجر ب اس داد  
 برید آورد پا اندر اکابے  
 کہ تا آورد درستان جانش  
 حنفون گلستان شد نہ پیراتے  
 کلقتش میکشد نقاش خامہ

نہ جا یو غاست د گفتا جوایے  
 میں از بخت سری آلاتی رائے  
 رسول احمد امور را طلب کدو  
 کلاہ گوہر میش یہ سر آورد  
 و شاخ قدم چ کر دش جا بگون  
 ز نقا د اسلہ دل شاد کر دش  
 گزیدہ از پئے نواب حسرار  
 ہ پشت ہر بیکے زریں گھینے  
 ده و دو کرہ تازی نژادے  
 خیال آسا بدم عالم فردے  
 طرالنیاۓ دیگر ہم فراوان  
 پئے نواب نام آور فرستاد  
 نختم نامر دادش در جو اے  
 صبا تک کشت آن گلگوں عنانش  
 جو بیل اول از گلبوئے رائے  
 ہدایا اس د پیش آورد و نامہ

نامہ راجہ صاحب فریجواب نامہ نواب آور -

بنیا سے ی نامہ نامہ را سر  
 کرد کامم بود پر شہد دشکر  
 چکنے خل او حکمت قریں است  
 ز سخل آورد شہد و قند از نے

جبلی مہ پاکر

صفائی مسجد و آدین در بے  
 کچے را صفت د دیگر راقوان نلو  
 چرانگلہ را بقدش لمعه داد  
 تکبیر را ازو روے سیا ہے  
 ز حکم او بروں مور و مگنیت  
 قلم تادائے تسویہش ندارد  
 پتھر پر ضروری ناصبور است  
 بینگندی بحیب نامہ خوش  
 سرمش در دل دانایم انداخت  
 بدل گر نیک بینی بد فو شنتے  
 کہ ہر اے نگردد عاجز گور  
 ن بخشکی بخز جستہ بازے  
 ن سہرے کردہ ہرگز صید ضرام  
 نہ از تسانیکہا نمبی  
 ز چاؤ چاؤ کبخشکاں چے باکے  
 بود از پیشگی دور این کلامت  
 ز جندم سر بکے چون آنلباست  
 دلیرت انگند برفاک شیرے  
 بود ہر پر دلت اسفند بارے  
 جوان شکرت گر مہت بہن کعن از در بود ہر ذکر من

لے کرم شبتاب لے طائزیت کو چھڑا ز لبک دی تے باشہ لئے شکر لہ رسم

مرا ہر بندہ کچھ سرو شعرا است  
 مگر تمنی طلب با جان شیریں  
 کہ می مندی بخود زیکونہ شورے  
 دل با پنگی بارم براں بود  
 ز رو نفہا برم ہنگامہ تو  
 کہ اندازم جواب نامہ تو  
 دنے شد جو ات مین دلیم  
 دلیم کہ خط تو جوش می زد  
 فتوہا کہ از نامہ عیسیٰ بود  
 بسالہنگے تو پیدا ز مضمون  
 چو باور شد کہ آن عزم دلیم  
 مروہنا ندیدم دنم ابیست  
 کہ جاں بجا دید جو ات مائے  
 حساب گفتہ چوں کردم بدل جا  
 نظر بر امر مکتبہ محبا  
 روان ساختم اندر حفوت  
 ہایا را پذیر از نیک لائے  
 دگر خواہم کہ تائماً تو مانیم  
 مدام از صرف الافت مست باشیم  
 وگر رائے تو باشد سچو رایم  
 ہنی یعنی کہ پا بیت بر سر من

دگر نہ از حصول ابی مرا دے بگروم در مراد آباد شادے  
لوشان وستے کر یا بھم ایں تنا سہیں خواہد ہمیں خواہد دل ما  
تنا چوں ز دل در نامہ اکد بیخوشی زبان خامہ اکد

### در بیان خاتمه احوال

پھالی فرنیتے رائے گھو رائے پو نواب جہاں جڑات آرائے  
شکار نیکو ہیاتے آن شد شد آگہ آفرین خواش بجاں شد  
دو چندش بہر آن کان صفائہ ہدا بایش پذیرفت د ہدایا  
محبت جاتے در بر در دروں کرد فرستاد د محبت رافزوں کرد  
بہم تا زلست الفت در بیان بود  
ہناجر جملہ اموالے کے بود غنی  
چوتا جر فائز کام جباں شد دھماں برازیں راند و معان شد  
شد از حکم مبی نیکوئے کفغ  
زبان خامہ ہدکی سخن سخن

**مشکلات القرآن** مدرسہ احیاء العلوم مبارک پور کے رویح رویان مولانا داؤد واکبر صلاحی کے فرآن مجید کی اہم اور مشکل آبات سے متعلق مفہامیں کا مجموعہ عام مسلمانوں کے لئے عموماً اور طلبہ فرآن پاک کے لئے خصوصی مفہامیں بہت زیادہ مفید ہیں ان میں سے بعض مفہامیں زبان القرآن  
الاصلاح فاران (جعفر) برہان دہلی در صدق لکھنؤ میں شائع ہو چکے ہیں۔ قیمت دو روپے  
میخ بر کہتبسم رپھٹ ان اردو بازار دہلی

# آد بی کت

## خ سین

(اڑ عالی جناب کنور مہندر نگھ صاحب بیدی بسحر سُمی مجریت دلپی)  
 تشنہ کامی سکبی، غربت ازیب دشناہ توک خیر بار غی پیکاں گھوٹے خونچاں  
 ہے دم شمشیر سے بھی نیز تر فہ جہاں ہر قدم اک مر ملہ ہے ہر نفس اک انتہاں  
 زندگی بھرا ہل دل کی اور آسانی طلب  
 یہ دعے ہے جس کا ہر قدر ہے قربانی طلب

فطرت آدم کو کروتی ہے قربانی بلند دل پکھل جانی ہے اس کے نور سکر را بغیر  
 ہر ورہ ہوتے ہیں اس کی خاکِ پائے ارجمند ہے فرشتوں کے گھوٹے پاک میں اس کی کمذ  
 سر کر جس میں ذوقِ قربانی ہو چک سکتا نہیں  
 متنکوں سے بُرھتا ہوا سلابِ مرک سکتا نہیں

گلشنِ صدق و صفا کا لازمِ نگین حسین شرعِ عالم، مشعلِ دنیا، ہر اغ و دس حسین  
 سرستے پاٹک سرخی افسادِ خونی حسین جس پشاںوں کی خوشی قربان وہ گنیں حسین  
 مطلعِ نورِ مہ دپر دیں ہے پیشانی تری  
 باجِ لیتی ہے ہر اک ذہبیے قربانی تری

جادہ عالم میں ہے رہبرِ ترائفِ قدم سایہِ دامن ہے تیرا پر درشِ گاہِ ارم  
 بادہ ہستی کا ہے تغیرِ تجدیس سے کہنوند کم

تو نے سخنی ہے وہ رفت ایک شست خاک کو  
جو بہ ایں سر کردگی ماحصل نہیں افلاک کو

ساقی بزمِ حقیقت نغمہ سازِ محباز ناز کے آئینہ روشن میں تصویرِ نیاز  
دیدہ عقی میں دل آگہہ نگاہ پاکباز ردنی شامِ عجم اے زینتِ صبحِ محباز  
تو نے سخنی ہر دل مردہ کو دشمنِ حیات  
جس کے پروے پھکِ اکٹھی جمینِ کائنات

بادشاہِ رحمت کا مژده بابیہ گھست کی لکید روزِ روشن کی باریتِ صبحِ زنگیں کی نوید  
ہر نظام کہنے کو سپاہِ ام آئین جدید اے کہے تیری شہادِ اصل میں مرگِ زید  
تیری حظلو می نے ظالم کو کیا یوں بنے شغل  
ڈھونڈھتا پڑتا ہے اس کی ہڈیوں کو آسمان

مر گلِ زنگیں خہید خنجرِ چورِ خزان ہر دلِ نگلیں، ہلاکِ نشرِ آہ و فناں  
باگزی ہے اے سحرِ رشی میں وہ سوریہ بھول پر شبنمِ چمڑ کتا ہوں تو ٹھنڈا ہر جو پ  
خبرِ آہن گلوے مر دلشند کام ہے  
چمٹ نہیں سکتا یہ وہ داعِ جمینِ شام ہے

### نہادِ امتصنفین کی جدید تاریخیں بالیف تاریخِ ملتِ حضرتِ جمالِ م خلافتِ ہر کیا پائیہ

جس میں خلفاء بنی امیہ "اپسین" کے طالبات اور اپسین میں مسلمانوں کے عدویں اور زوال کی  
رواستان "علمی کارنا"ے قدیم و جدید مستند نارنجوں کی مبیناد پر نہایت کا دش سے جیسے کئے گئے ہیں۔  
سلطانیں اذلس کے دورِ حکومت اور اس کے معاں علمی اور نمدی کا ناموں پر سیر عاصلِ تصور کیا گیا ہے  
قیامتِ یا غیرہ محلہ عمار

## تھہجے کے

زبان کا مسئلہ شائع کردہ انجمن پایام ادب (ہند) بنارس [تقطیع خود صفحہ میں]  
۸ صفحات کا بہت و طباعت عمدہ قیمت درج نہیں

اس میں پنڈت بواہرالا نہرو اور وسرے ہندو مسلمان ارباب علم کے مقلاط ہند کی  
شتر کے زبان کے مسئلہ پر میں۔ مقالہ نگار حضرات نے بسانی، ادبی تاریخی، اور وسرے  
پہلو قول سے اس مسئلہ پر رoshni ڈالی ہے لیکن فاصل سب کا ایک ہی ہے یعنی یہ کہ ہند کی رائی  
زبان ہندی کے نام سے پکاری جاتے یا ہندوستانی کے نام سے بہر حال وہ ہی زبان ہوئی تھا  
جو عام طور پر لمبی اور لمبی جاتی ہے اور جو اس ملک کے مشترک رہن سہن کا سب سے بڑا  
قیمتی سرمایہ ہے لیکن اب یہ سب مقامیں خارج از بحث ہیں اور ان کا خائدہ لبس ہی ہے کہ اندھہ  
مورخ کے غورہ فکر کے نئے حقائق د معلومات کا مواد ہیں ہنچا سکیں ॥ ۱ ॥

اسلامی نقطہ نظر میں از شیع الدین صاحب شیر شائع کردہ حالی پیشگفتگ ہا کس اردو بیان و دہلي۔  
شیر صاحب بچوں کے شاعر کی حیثیت سے کسی قاروں کے محتاج نہیں پر کتاب ان کی  
چوبیں نہیں کا مجموعہ ہے جو مدد و نعمت اسلامی نہواروں یا بعض منفید اغفلی امور پر لکھی گئی ہیں۔  
زبان سب کی صاف سلیں شستہ اور روان پڑھنے میں دلخسب اور باد کر کے عمل کے لائق ہیں۔  
بچوں کے علاوہ بڑی عمر کے لوگ بھی ایسی پڑھ کر لطف اٹھا سکتے ہیں۔

سرور عالم از خالد صاحب تقطیع صبی قیامت ۸ صفحات قیمت درج نہیں پتہ ٹلوی  
رتی پر میں بھوپال جیسا کہ نام سے ظاہر ہے اس میں آں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی پیدائش سے  
قبل کے مختصر عالات اور پھر آپ کی ولادت باسعادت سے لے کر وفات تک کے ملالات مختصر

طور پر کوئی صحیح مجموع آسان اور دل بیں لکھے گئے ہیں درمیان میں جگہ جگہ موقع کے مناسب تبلیغی بھی لکھی ہیں جن سے کتاب کی دلچسپی اور بڑھائی ہے۔

شماز ایورسالاچ کی خالد صاحب کا لکھا ہوا ہے قیمت ۲۷ روپیہ میں ۳۷ روپیہ میں۔

اس میں شماز کے فضائل، ارکان و شرائط اور اس کی وعایوں و فضیلہ کا بیان ہے۔ فنا الحقہ و راجبات اور مستحبات و ناذاریں کو نقشہ کی شکل میں لکھا گیا ہے جس کا فائدہ یہ ہے کہ پچھے انھیں آسان سے یاد کر سکتے ہیں!!

رحمۃ للعالمین | ہندی ایڈیشن شائع کردہ ہندوستانی کتاب گھر: ناظراغ کانپور۔ سازنے

۳۶ بڑی تقاضے قیمت درج ہے۔

مولانا قاضی محمد سليمان صاحب مروم کی مشہور کتاب "رحمۃ للعالمین" (رسوانخ حیات حضرت بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم) میں ضغیم جلدیوں میں شائع ہو کر کافی مقبول ہو چکی ہے صدورت ہنی کیلک کی مختلف زبانوں میں اس کے ترجمے شائع ہونے۔

جمعیۃ تبلیغ الاسلام ابتداء (قبل ارتقیم ہند) نے اس صدورت کو محسوس کر کے اس کا ہندی زجمہ شروع کرایا تھا اور اب اس مقصد کی تحریک نظریں یونین کی "جمعیۃ تبلیغ الاسلام کا بیوپور" نے کی اور پہلی جلد کا ترجمہ شائع کیا ہے ہندی فذازی کے اس دور میں کتاب کے اس ہندی ایڈیشن سے یعنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات اخلاق و عادات اور باکیزہ زندگی سے انباء وطن کے سنگین ہونے میں توکوئی شبہی نہیں ہے البتہ ترجمہ میں جزوی انفیار کی گئی ہے وہ صرف اعلیٰ تعلیم پاٹھ طبقہ کے ترمذیہ میں سکتی ہے عام پڑھ کرکھ لوگ اس سے کم فائدہ اٹھا سکیں گے۔

اس قسم کی اہم کتابیوں کے ہندی میں منتقل کرنے کے ساتھ یہ صدورت ذہن نشین رہنی چاہئے کہ ہندی عام فہم ہندی ارہے سنسکرتی ہندی یا سنسکرت آمیز ہندی مقصد کے ترمذیہ نہیں ہو سکتی اس سے توصیر ایک مخصوص طبقہ ہی نامہ اٹھا سکتا ہے تبعید دو جلدیں بھی جس قدر جلد شائع ہوں اچھا ہے۔

قصص القرآن ملک چارم حضرت عیینی اور رسول  
اشد عمل الشفیعہ وسلم کے حالت اور تعلقہ و اتفاقات  
کا بیان — نیر طبع

ستہماں: ترجمان الشفیعہ ارشاد استنباطی نبی کا جامع  
اوہ مستند ذخیرہ صفات .. تقطیع ۲۰ جلد اول  
قیمت ۱۰۰ روپے

تحفظ الناظارین غواص خزانہ ابن بیطون مد مقتدی تجھیں  
از شریعہ نقشہ اس فریتیست

جمهوریہ و گو سلا دیا اور مارشل شیپو، یو گو سلا دی  
کی آزادی اور انقلاب پر تجویز خیز و پچھپ کی تیتی یعنی  
ستہماں مسلمانوں کا نظم مملکت مصر کے دست  
ٹھاکری حسن برائیم حسن ایم لے بی ایم ڈنی کی محفوظات کی

امثلہ الاسلامیہ کا ترجیح قیمت ستمہ روپے ملکہ  
مسلمانوں کا عزوج وزوال طبع دوم قیمت تو ریکڑہ  
مکمل لغات القرآن سد فرست الفاظ جلد سوم  
قیمت ستمہ روپے ملکہ

حضرت شاہ کلیم اشد دہلوی - قیمت ۶ ر  
مفصل فہرست دفتر سے طلب فرمائی جس سے  
اپ کو لواری کے طفون کی تفصیل بھی معلوم ہو گی۔

ستہماں: مکمل لغات القرآن سد فرست الفاظ جلد اول  
لخت قرآن پہنچے شل کتاب طبع دوم قیمت لله روپے ملکہ  
مسسر بایہ کارل ارسکی کتاب پیش کا مفسر شد  
وزیر ترجیح بدیا ملکیت - قیمت ۴ روپے

اسلام کا نظام حکومت - اسلام کے ضابطہ  
حکومت کے تمام طبعوں پر دفاتر دا ارکل بخش زیست  
خلافت بنی امیہ تسبیح نلت کا تیراص حصہ قیمت ۳ روپے

تجدد ۷۰ مصبوحا اور عدمہ جلد سیمہ  
ستہماں: ہندستان میں مسلمانوں کا نظام قیلم  
و تربیت - جلد اول اپنے منہج میں بالکل جمیہ  
کتاب یافت لله روپے ملکہ

نظام قیلم و تربیت جلد اول جس ریجھیں تفصیل  
کے ساتھ ہی تایا گیا ہے کاظم الدین ایک کے دخت  
سے اپنا کہ ہندستان میں مسلمانوں کا نظام قیلم و

تربیت کیا رہی قیمت لله روپے ملکہ  
قصص القرآن جلد سوم رابیا علمیم السلام کا لفاف  
کے علاوہ ابتدی تفصیل قرآنی کا بیان قیمت ۳ روپے ملکہ  
مکمل لغات القرآن سد فرست الفاظ جلد ثالث  
قیمت لله روپے ملکہ

ستہماں: قرآن اور تصوف - حقیقت اسلامی تصور  
دو ریاضت تصوف پر جدید لور مفتاح کتاب قیمت  
ٹھاکری ملکہ سے

میجرنڈ وہ مصنفوں اور دو بازار جامع مسجد ہلی

# مطبوعات ندوہ مصنفین فہرست

فہرست اضافے یہ گئے ہیں اور مصنفین کی ترتیب  
زیادہ تر دشمن اور سلکیاں ہو تو۔ زیر طبع۔

ستہ: قصص القرآن جلد اول جدید ادیشن  
حضرت آدم سے حضرت ہریٰ واروئ کے حالات فہرست  
تک۔ قیمت پر مجلد صدر  
و حی الہی مسلوک پرمیکھ مفاتیح کتب زیر طبع  
بین الاقوامی سیاسی معلومات۔ یکتاب ہر لہبہ  
میں رہنے کے لائق ہے ہماری زبان میں بالکل جدید  
کتاب۔ قیمت ۱۰/-

تاریخ انقلاب بس شاکر کل کتب تاریخ انقلاب  
رس، کا مستند مکمل خلاصہ جدید ادیشن عکار (زیر طبع)  
ستہ: قصص القرآن جلد دوم حضرت یوسف  
سے حضرت یحییٰ کے حالات تک دوسرا دشمن تھے  
مجلد العرش

اسلام کا اقتصادی نظام: وقت کی ایم ترین کتاب  
جس میں اسلام کے نظام اقتصادی کا مکمل تقدیم  
کیا گی تیرا ادیشن پر مجید صدر

مسلمانوں کا عربی و زوال: صفحات ۳۵  
جدید ادیشن قیمت پر مجلد صدر

خلافت راش و راتخیلت کا دوسرا حصہ پہید  
ادیشن نیمت ہے مجلد ہے مضبوط اور حمدہ جلد قیمت  
لل تعالیٰ

مشکل: اسلام میں علامی کی حقیقت۔ جدید  
ادیشن جس میں فطرتیانی کے ساتھ ضروری محدث فہرست  
کیے گئے ہیں قیمت سے رجباری تکمیل۔

تعیمات اسلام اور مسیحی اقوام۔ اسلام کے نظر  
اور روحانی نظام کا پذیر فکر۔ زیر طبع

سو شلزم کی پیاری حقیقت: ماشرت ایکت کے  
متعلق برمن پویسیر کارل ڈیل کی آنحضرت قبریوں کا  
ترجمہ مع مقدمہ راز درجم۔ زیر طبع

ہندستان میں قانون شرعیت کے خواجہ ہریڑ  
نکتہ بنی عربی مسلم۔ تاریخ ملت کا حصہ اول۔

ہریڑ سیرت سورہ کائنات کے نام ایم و افات کو  
ایک تاریخی ترتیب کی نہایت آسان اور دلنشیں ادا (ایں  
کوئی ایگا ہے جدید ادیشن جس میں اخلاقی بھی کہا ہے)

کو اضافہ ہے قیمت پر مجلد ہے  
فہم قرآن۔ جدید ادیشن جس رہی ہے سے اہم اضافے  
کیے گئے ہیں اور بہترین کتاب کو اس فرمیت میں اگیا ہے  
تمت ہے مجلد ہے۔

علامان اسلام: اسی سے زیادہ غلامان اسلام کے  
کمالات و فضائل اور دلنشیز کارناموں کا تفصیل بیان جدید  
ادیشن قیمت پر مجلد ہے۔

اخلاق یا فلسفہ اخلاق: علم اخلاق پر ایک بسوٹ  
او محقاہ کتاب جدید ادیشن جس میں مکمل کسکے بعد

نَدْوَةٌ مُصْتَفِينَ دِلْيٌ كَالْمُجْعَنِ وَ دِينِ نَاهِنَا

# بُرْهَانُ

مُرَاثِبُ  
سعید احمد کے بُرْهَان آبادی

# مطبوعات ندوہ صتفین فہرست

جیز سول امنانے کی گئے ہیں اور مظاہن کی ترتیب کے  
زیادہ دشمن اور سل کیا ہے۔ زیر طبع۔

شیخ قصص القرآن جلد اول سعید ادیش  
حضرت ادم سے حضرت موسیٰ و ارشاد کے حالات واقعی

تک قیمت پر مجلد چھوٹ  
و حی الہی سلسلہ ہی پہ بسی خفیہ کتاب زیر طبع  
بین الاقوامی سیاسی احکامات یہ کتاب ہر لشکری  
میں رہنے کے لائق ہے ہماری زبان میں بالکل جدید

کتاب قیمت ۱۰/-  
شاریع انقلابیں ٹائسلکی کتب تابع فتحاب  
رس کا استلام کش خلاصہ جدید ادیش ۲۴ زیر طبع  
شیخ قصص القرآن جلد اول حضرت یوسف  
سے حضرت یحییٰ کے حالات تک دوسراء دشمن تھے  
مجلد نظر

اسلام کا اقصادی نظام دفت کی ایم اریکٹ  
جس میں اسلام کے نظام اقصادی کا مکمل نقشہ ہے

سی ای ہجر تیر ادیش پر مجلد صدر  
صلحاں کوں کا عروج وہ والہ صفحات ۳۵۰

جدید ادیش قیمت ۱۰/- مجلد صدر  
خلافت ایشہ زاریخ لہت کا دوسراء جدید

ادیش نیمت ہے مجلد ۱۰/- مضبوط اور عمده جلد قیمت  
اللهم

مشہد اسلام میں غلامی کی حقیقت۔ جدید  
ادیش جس رس نظر ہائی کے ساتھ ضروری اعتماد فرمی

کیے گئے ہیں قیمت سے رخصہ ۱۰/-  
تعیینات اسلام اور سماجی اقوام اسلام کے نامہ

اور وہ جائی نظام کا پذیر فاکر زیر طبع  
سو شریم کی غیادی حقیقت امشراکت کے  
متعلق جرس پر فیض کارل ڈیل کی آنحضرتیوں کا  
ترجمہ مدد مقدمہ راز مترجم۔ زیر طبع

ہندستان میں قانون شریعت کے خواصہ مہر آزاد  
مہر ۱۰/- بنی عربی صلیم۔ تاریخ لہت کا حصہ اول  
بسیں سیرت سورا کاتات کے نام اہم واقعات کو  
ایک قاص تریکیت نہایت آسان اور دلنشیں ادا دیں  
کیا کیا گیا ہے جدید ادیش جس رس خلائق یوں کے ہے باب

کہ خاص ہے قیمت پر مجلد چھوٹ  
فہم فزان۔ جدید ادیش جس رس سے اہم امنانے  
کیے گئے ہیں اور پیاسی کتب کو ایسے درج ترتیب کیا گیا ہے  
قیمت ۱۰/- مجلد ۱۰/-

غلامان اسلام۔ واعی سے زیادہ غلامان اسلام کے  
حالات و تعلیم اور خدا نما کارناکوں کا تفصیل میان جدید  
ادیش قیمت ۱۰/- مجلد ۱۰/-

اخلاق ہار فلسفة اخلاق۔ علم اخلاق پر نیک بسط  
او رحقہ کتاب جدید ادیش جس میں مکمل تکمیل کی جدید

# مُرْهَان

## شماره (٦) سوم جلد سیست

دسمبر ١٩٣٩ء مطابق صفر المظفر ١٣٤٩ھ

### فہرست مضامین

- |     |                                                                                        |                                         |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| ۳۲۲ | <b>عبدالحمد</b><br>از جانب مولانا محفوظ الکرم حنفی مخصوصی استاذ                        | انظرات                                  |
| ۳۲۹ | مدرسہ عالیہ کلکتہ                                                                      | امام ابراہیم شعی                        |
| ۳۴۷ | <b>قدرتی نظام اجتماع</b><br>جانب مولوی نظیر الدین صاحب استاذ<br>دارالعلوم پیدائش سانحہ | قدرتی نظام اجتماع                       |
| ۳۶۳ | امیر الامراء نواب نجیب الدولہ ثابت جنگ جانب مفتی انتظام اللہ صاحب شہبازی اکبر بادی     | امیر الامراء نواب نجیب الدولہ ثابت جنگ  |
| ۳۷۱ | ابوالمظہم نواب سراج الدین احمد غان سائل جانب مولوی حفیظ الرحمن صاحب راصفہ              | ابوالمظہم نواب سراج الدین احمد غان سائل |
| ۳۸۱ | <b>طہرہ یافو</b><br>جانب ڈاکٹر خواجہ عبدالرشید صاحب ایم بی<br>بی ایس کائیک خط          | طہرہ یافو                               |
| ۳۸۸ | <b>ادبیات - معراج انسانیت</b><br>جانب سبیل شاہ بہپوری                                  | ادبیات - معراج انسانیت                  |

# نَظَرٌ

ہما ہم ہو بادھا دا اکٹھ پھی دھرا یم۔ اے بی۔ اتھ دی دلی یونیورسٹی میں شعبہ سنسکرت و  
ہندی کے صدر میں۔ ان دو لاؤں مضا میں میں ہمہ گیر شہرت کے ساتھ عالم علم و فضل کا یہ عالم ہے  
کہ انگریزی میں تفریخ کرتے ہیں تو اس زبان کے اچھے اچھے ماہرا اور ادب جھومنتے اور وجد کرتے  
ہیں، اور دو دلی کی نکسالی پولتے اور لکھتے ہیں۔ فارسی ادب کے ذوق کا یہ حال ہے کہ سنائی اور دیگر  
عطاء اور دوسرا سے صوفی شاعروں کے سینکڑوں اشعار بر فوک زبان ہیں ہری سے بھی واقف ہیں  
فرانجی محبیک حبیتہ آئینی یاد ہیں، انگریزی اور ہندی میں متعدد و قیع اور بلند پایکتابوں کے  
مصنفوں میں فیلا لو جی اور تصوف محبوب ترین مضا میں ہیں عرب و ہند کے تعلقات پر عرضہ دراز  
سے رسمیرج کر رہے ہیں۔ نسل کشمیری پنڈت ہیں اس نے ہر شخص انہیں پنڈت جو ہی کہہ کر کہا  
ہے سکم خاندانی اور مذہبی زعامت کی وجہ سے پنڈت جواہر لال نہرو کے خاندان میں جب بھی شلوٹی  
بیاہ کی یا کوئی اور مذہبی تقریب ہوتی ہے تو ہمام ہو بادھیا ہی اسے سرانجام دیتے ہیں جو بکا گرچیکی  
عستک کلچ اور یونیورسٹی میں پنڈت جی کے ساتھ ایک رفیق کارکی حیثیت سے کام کرنے کا  
موقع ملا ہے لیکن سن و سال اور علم و فضل کے تفادات کے باعث میں نے سہیش ایک بزرگ کی  
طرح ان کا ادب و احترام کیا اور انہوں نے میرے ساتھ شفقت و کرم کا وہی بتاؤ کیا جو بڑے  
چھپوتوں کے ساتھ کرتے ہیں۔

ستمبر ۱۹۴۷ء کی ۲۳ تاریخ نئی رفت کوئی نہ اور دس بجے صبح کے درمیان کا ہم چندر فہر  
جن میں پنڈت جی بھی تھے ایک کمرہ میں بیٹھے چاہے پی رہے تھے، یہ دفت بنا جب کہ بیچاب کے  
دو فون حصوں کو فتنہ و فساد کی آگ نے بلا کر ہٹسٹم کر دیا تھا۔ اور دو دلی میں کبھی اکا دکا واقعات ایک

طوفانِ غطیم کی آمد کا الارم بجا رہے تھے اس لئے موضوعِ گفتگو اس کے سوا اور ہو ہی کیا سکتا تھا۔ جتنے متھاتی باتیں ہر شخص اپنے اپنے تاثرات اور احساسات و خیالات کا انٹھا کر رہا تھا۔ کوئی ہندوستان کی فرقہ و ارادہ سیاست کو درہ رہا تھا۔ کوئی بیگ پر برس رہا تھا اور کوئی کام بگز کو میرا بھلا کہہ رہا تھا کہ اسے آزادی بطور خیرات قبول نہیں کرنی چاہتے تھی بلکہ انقلابی جدوجہد کی راہ سے انگریزوں کو ہبھا سے کالانا جائتے تھا میں اور نہیں جی دلوں چب بیٹھے ہر ایک کی بات سن رہے تھے جب گفتگو ذرا دلراز ہوتی تو نہیں جی نے حسب نہیں اپنا سارا دخاکیا اور مینک کے شیشوں کے چیخے اپنی بڑی بڑی اور خوبصورت آنکھوں میں ایک چک پیدا کرتے ہوئے ایسی چک جوان کے قلبی سور و گداز کا پتہ دے رہی تھی۔

موضوعِ سخن پر اپنے تاثرات بیان کرنے شروع کئے نہیں جی اس مجمع کے سب لوگوں کے بندگ تھے اور ان کے علم و فضل کی یوں بھی سب پر وہاں ملٹھی ہوتی تھی اس لئے انکھوں نے ہونا شروع کیا تو سب خاموش ہو گئے اور ہم تین متوجہ ہو کر ان کی تقریر سنتے لگے چاء کی بیالی جس کے ہاتھ میں جس پوزیشن میں تھی اسی میں رہا تھی۔

نہیں جی شروع میں آہستہ اور کرک کر پوئے ہیں ایک جملہ کہ کسر سیخا کر لیتے ہیں کہ گویا کسی گھری سوچ میں ڈوب گئے ہیں پھر سر اٹھا کر گردن ذرا میسر ہی کرتے ہیں اور بولنا شروع کرتے ہیں یہاں تک کہ سلسہ تقریر کے آئے گئے بڑھنے کے ساتھ ساتھ ان کا ہمچبھی بلند ہوتا جاتا ہے الفاظ کی روایتی بڑھتی جاتی ہے اور کھرتویہ عالم ہوتا ہے کہ فقرہ فقرہ پر فصاحت بلا ہمیں لیتی ہے بلاغت حسن قبول کے پھول چھادر کرتی ہے اور سنتے دائے ہمہ تن کوش ہو کر انہیں کی طرف متوجہ رہتے ہیں اب اپنے اسی خاص انداز میں بولنے بولنے نہیں جی ایک بیک بیک مچھر سے مناطب ہوئے اور بولے "سعید صاحب! ہندوستان کی تقسیم سے مسلمانوں کو فائدہ ہوا یا انقصان انہیں کو بحیثیت مسلمان کے اب ایسی طرح جان سکتے ہیں لیکن میں تو ایک ہندو ہونے کی حیثیت

سے یہ محسوس کرتا ہوں کہ اس تقسیم نے ہندوؤں کو ناقابل تلافی نقصان پہنچا دیا، اس خیال میں کوئی خاص ندرت نہیں تھی اس لئے میں کسی قدر بے توجہی سے بولا۔ آپ کی مراد سیاسی نقصان ہے؟ پنڈت جی نے فوراً کہا "میں کوئی سیاسی آدمی نہیں ہوں اس لئے مجھ کو اس سے کیا واسطہ؟" میں نے پھر کہا "تو کیا آپ کی مراد سماجی اور معاشرتی نقصان ہے؟ پنڈت جی نے زور دیتے ہوئے کہا ہے جی! یہ نقصان تو ہے ہی۔ ہر شخص اسے جانتا ہے کہ مسلمانوں کے ساتھ مل کر رہنے کے باعث ہندوؤں کو بہت سے معاشرتی اور سماجی فائدے پہنچے مثلاً ہورقوں کے حقوق بیوہ علوی کی شادی۔ عورتوں کی دراثت۔ جھوٹ چھات کا قلع قلع۔ لیکن میں تو یہ سمجھتا ہوں کہ مذہبی اعتبار سے بھی یہ نقصان پہنچ گیا" پنڈت جی نے مذہب کا نام یا تو میں خاص طور پر اور ہمارے سب رفیقین عموماً بڑے چرکنے ہوتے۔ اور میں نے کھبڑا کر رہے تجھ سے پوچھا "یہ کیوں کہ؟ ہندو کو تقسیم ہند سے مذہبی نقصان پہنچ گیا! یہ تری عجیب سی بات ہے، ذرا تفصیل سے بیان دیا۔" پنڈت جی نے چمک کر اور آنکھوں کو ایک کیفیت رُضِی دیتے ہوئے کہنا شروع کیا۔ "سچے؟" ہمارے مقدس دیدوں میں بھی خدا کی توحید ذات و صفات کا وہ ہی عقیدہ پایا جاتا ہے جو قرآن مجید میں ہے لیکن جس طرح ایک مدت کے بعد اسلام کی توحید خالص مشرکانہ اعمال و افعال سے وفاداً ہو گئی یعنی مسلمان پسپتی، قبر پستی اور مزار پستی کرنے لگے ٹھیک اسی طرح مقدس دیدوں کے ماننے والے شروع شروع میں شخصیت پستی کا شکار ہوتے اور اسی چیز نے آگے چل کر مومنی پوچا کی شکل اختیار کر لی جو دیدوں کی تعلیم کے بالکل خلاف تھی اور اس میں اس درجہ غلو ہوا کہ توحید کا عقیدہ قریب قریب فنا ہو گیا اور مورتی پوچا ہی مذہب ہو گئی۔ پھر ہندوستان میں مسلمان علماء اور صوفیانے توحید کا پہ چار کیا اور پڑے زور شور سے کیا تو اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ہندو دیانگ ہمی متاثر ہوئے اور انکوں نے اب سو ساتھی کے مردہ رسول و عوائد سے ہٹ کر اپنی مذہبی کتابوں کی طرف رجوع کیا تو انہیں معلوم ہوا کہ دراصل ان کا مذہب بھی خدا کی توحید کا وہ عقیدہ رکھتا ہے جو اسلام کا عقیدہ ہے۔ چنانچہ میں آپ کو لفظیں دلاتا ہوں کہ آج ہندوستان میں ۵۰۰ میں نصیری تعلیماتی

ہندو غدال کی توحید کا ہی عقیدہ درستھے ہی اور مورنی پوجا کے قائل نہیں ہیں تو میں سمجھنا ہوں کہ مسلمانوں کے ساتھ رہنے سہن سے ہندو کو جبرا فائدہ پہنچا کر وہ اپنے مذہب کی اصل تعلیم سے باخبر ہو گیا اور اس نے خدا کے متعلق اپنا عقیدہ درست کر لیا۔ یہ سن کر میں نے عرض کیا ”پنڈت جی ہی بھی تو وہ بھے ہے کہ قرآن مجید پر اپنی نسبت اس بات کا دعویٰ کرتا ہے کہ وہ اس سے پہلے آتی ہوئی آسمانی کتابوں کا مصدقہ ہے اور یہ بھی اعلان کرتا ہے کہ دنیا میں کوئی قوم ایسی نہیں ہے جن میں خدا کا کوئی پیغمبر نہیں تاںل نہ ہوا ہو لیکن چونکہ بہت قدمی مذاہب دادیاں کی کتابیں مختلف تاریخی اسماں کی بنی پرانی اصل شکل و صورت میں قایم نہیں رہ سکی ہیں اس لئے قرآن میں اور ان میں تضاد و نظر آتا ہے ورنہ اگر ایک تحقیق کتب سالیقہ کی اصل و صفح و حیثت تک رسائی حاصل کر سکے تو وہ صاف طور پر معلوم کر گیا کہ ان کتابوں میں خدا۔ اس کی ذات و صفات۔ ایمان بالرسل۔ اور عقیدہ آخرت اور جزا دسترا اور اعمال نیک و بد کے متعلق بعینہ وہ سی تعلیمات میں جو قرآن میں ہیں اور اگر ایسا نہ ہوتا تو ایک شخص کے مسلمان ہونے کے لئے اللہ اور محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان کے علاوہ کتب سابقہ اور گذشتہ پیغمبروں پر بھی ایمان لائے کو کبھی ضروری فرار ہیا جاتا۔ میں نے پھر کہا ”پنڈت جی! مجھ کو ہمیشہ رذقا تو اسی کا رہا ہے کہ ہمارے علماء کرام نے اسلام کے لئے کیا کچھ ذکر لیا۔ لیکن ایک کام جو کرنے کا تھا اور نہایت ضروری تھا وہ چند ایک کو مستثنی کر کے کسی نے بھی نہیں کیا لیکن علماء کا یہ فرض تھا کہ وہ سنسکرت اور عبرانی وغیرہ دوسری زبانیں جن میں مختلف مذہبوں کی آسمانی کتابیں تازل ہوتی ہیں اُن کو سکھتے اور ان کے ذریعہ ان کتابوں کا برآہ راست متعال کرتے اور ان میں اگر کچھ تحریف ہوئی ہے تو مکا سراغ رکھا کر اصل حقیقت کا پتہ چلاتے تاکہ وہ قرآن کے ”مصدقہ لما نَحْكُم“ ہونے کے دعویٰ کو دنیا پر ثابت کر سکتے۔ اگر علماء حدیث و فقہ پر نہ اور ان کتابیں لکھنے کے ساتھ سابقہ کام بھی کرنے تو اپ دیکھنے کا آج دنیا کی تاریخ یکسر کچھ سے کچھ ہوتی۔ مذہب کے نام پر جو خوزنیاں ہوتیں وہ نہ ہوتیں اور یا تو سب کا مذہب ہی ایک ہوتا اور اگر یہ نہیں تو کم از کم ایک مذہب کا پسرو دوسرے مذہب کے لوگوں سے ایسا تنقیف ہوتا جیسا کہ کچھ

نظر آتی ہے ہمارے ٹلاکو سوچنا چاہئے تھا کہ آنحضرتؐ میں جگہ جگہ جو دوسرے مذاہب وادیاں اور ان کے پیغمبروں کا ذکر اور خودا پنے متعلق ان سب کے مصدق ہوئے کا دعویٰ نہ کو رہے اور پھر اسلام کی شرط منجذب اور چیزوں کے ایمان بالکتب والرسال بھی لازمی اور ضروری ہے تو یہ سب کچھ یوں ہی اور بغیر کسی فاسد اور اسکم مقصود کے نہیں ہو سکتا۔ لیکن صدیف علماء نے قرآن کی تقدیمات کے اس ایام گوشہ کو ایسا نظر انداز کر دیا کہ گواہ قرآن کا کوئی جزئی نہیں تھا۔ کچھ طلاق اس طرف متوجہ ہوئے بھی تو انہوں نے اپنے کتب قدیمیہ کے علم سے مناظرہ و مجادله میں کام لیا جس کی وجہ سے بعد افراط کی غلچ کم ہونے کے بجائے اور وسیع سے وسیع تہو گئی اور نتیجہ یہ ہوا کہ ہر سماں کا پیر و اسلام کو اپنادشمن سمجھنے لگا حالانکہ اسلام کسی کا دشمن نہیں وہ ہر ایک کا خیر خواہ اور اس کا دوست ہے وہ ہر زندہ بہب کے متعلق یہ سلیم کرنا ہے کہ اس میں خدائی روشنی موجود ہے۔ البتہ وہ یہ کہتا ہے کہ آسمان پر سورج نہیں پکتا تو چاند اور ستارے جگہ گاتے ہیں اور اس وقت ہر ہنپس کا حق ہے کہ وہ ان کی روشنی سے کسبِ منفی کرے لیکن جب سورج نکل آتا ہے اور وہ تمام ستاروں اور چاند کی روشنیوں کو اپنے مامن میں سمیٹے ہوئے اپنی کریں کا رگاہ ہست دبود کے ہر ہر ذرہ پر پھیردیتا ہے تو پھر اس وقت یہ کہاں کی عقلمندی ہے کہ لوگ انہیں کوٹھروں میں بند ہو کر سورج کی کرنوں سے کسبِ فیض کرنے سے انکار کر دیں اور رات کا انتظار اس لئے کریں کہ چاند اور ستارے سے ہی روشنی حاصل کریں گے۔

بہاں پنج کریں نے اپنی تقریر پر کاسخ پڑھنے ہوئے کہا "دیکھنے پڑت جی! آپ نے فرمایا کہ مقدس دیدوں میں کمی خدا کی توحید کی تعلیم ہے۔ میں عرض کرتا ہوں کہ ہمارے مخفین صوفیانی یعنی اس سے ہے جنہیں سخت چنانچہ حضرت مزارِ ناظم حاجیان دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے مکتوبات "المکاتب الطیبیات" میں صفاتِ لکھا ہے کہ ہمارے ملک کے ہندو اہل کتاب ہیں کیونکہ ان کے اصل مذہب میں خدا کی وعدائیت کا ہی عقیدہ پایا جاتا ہے اور ان کی کتاب اسلامی کتاب ہے" ان کے ملا داد

علماء کے ایک بڑے طبقہ کا خیال ہے کہ قرآن مجید میں جن مشرکین کا ذکر ہے ہندوستان کے ہندو  
ان کا مصدقہ نہیں ہیں۔ بلکہ اس سے مراد مکہ کے مشرکین ہیں جو کوئی کتاب نہیں رکھتے تھے اور  
تو ان کو شریک خدا تعالیٰ سمجھہ کر اور حادث دہر میں موڑ بالذات و فحال مان کر ان کی پوجا کرتے تھے

انشائکہ کریں نے عرض کیا "مگر نبیت جی! ایک بات میری سمجھیں نہیں آئی۔ اگر تعلیم یافتہ اور  
صحیح انگلکر ہندو خدا کی توحید کے قائل ہیں۔ تو اگر یہ آپ کے ارشاد کے مطابق اس میں مسلمانوں کے  
سامنہ ہیں سہیں کوڑا دخل ہے لیکن میں نہیں سمجھتا کہ اب ہندوستان کی تعلیم سے ان کے اس عقیدہ  
کو کبھی نقصان پہنچ گا کیونکہ انہوں نے یہ عقیدہ تو اس کو حق سمجھہ کر اور اپنے مذہب کا عقیدہ چاند  
نبیل کیا ہے کہ مسلمانوں کے جیسا یہ آن کے دباؤ سے "اب پنڈت جی نے پھر اپنا سارا اٹھایا اور فرمائے  
گے کہ "جی ہاں! اس عقیدہ کو قبول نہ کرو انہوں نے اپنا مذہبی اور سچا عقیدہ جان کری کیا ہے۔ لیکن  
شوری یا غیر شوری طور پر تعلیم یافتہ ہندو یہ مزدوج سمجھتے ہیں کہ اس عقیدہ سے بہت دور جا پڑنے  
کے بعد ان کا اب پھر اور جمع زیادہ تر اسلامی لکھر سے آشنا ہوتے کافی نہ ہے اس بنا پر اب جب  
کہ مک کی تفہیم انہیں نہ فرت۔ دشمنی اور لبغض و عناد کی وجہ سے ہوئی ہے اس لئے ہو گایہ کہ ہندو  
نفرت اور دشمنی کے جذبے سے منکوب ہو کر سہراں چیز کو خواہ اس سے اس کا لئنا ہی گہر اتعلق ہیا ہو  
اور اس میں کیسا ہی اس کا اپنا فائدہ ہو، یک قلم چبوڑے گا جس کو مسلمانوں کے ساتھ تسبیت ہو  
چاہیے اب تک ہندو کبھی شیر والی اور راڑیا چیز پا جامہ پہننے تھے اور وہ کیا بھلا لگتا تھا لیکن اب  
آئندہ ہندو محض اس لئے اس کو نہیں پہنچنے گے کہ مسلمان اس کو پہنچنے میں اندو ہندو کبھی پورتے اور  
لکھتے تھے لیکن اب محض اس بناء پر ذات سے بولنے گے اور نہ پڑھیں گے کہ اس کو مسلمانوں سے  
قریبی تعلق ہے۔ میں نے عرض کیا "یہ کہاں کی عقائد مذہبی ہے کہ اگر آپ کا دشمن کہرے پہنچنے ہوئے  
ہے تو آپ اس کی مخالفت میں خواہ خواہ نشگہ بھو جائیں اور اگر دہ بھولوں کا ہار پہنچنے ہوئے ہے  
تو آپ اس کو چڑھنے کے لئے کافیوں کی ملا اپنی گردی میں ڈال لیں" ارشاد ہوا "کہاں عقل کی بات

تو یہی ہے کہ ایسا نہ ہونا چاہتے۔ لیکن غصہ میں جب انسان کی عقل ٹھکانہ سے نہیں ہوتی تو وہ بسا اوقات اپنے گلے میں رہی کا پھنڈا ڈال کر یا انہر کی پنکی مار کر اپنا کام ہی نام کر لیتا ہے۔

پنڈت جی کی اور میری یہ فتنگو شہنگاہِ ولی سے پہلے کے زمانہ امن کی آخری فتنگو تھی پھر نین ماہ بعد ان سے ملاقات ہوئی تو اس عالم میں کہ قرول با غم میں میرا گھرست جکا تھا۔ اور میں اور پیغمبر اور اس کے سب سامان سے بے دخل ہو گر خانہ اس خراب زندگی سب سر کر رہے تھے اور دوسرا بار میری جانب ستیار امام کے بازار میں پنڈت جی کے گھر اور اس کے سامان کو دستیاب دیکھا تھا۔

## تفیر منظہرِ مری

تمام عربی مدرسوں، کتب خانوں اور عربی جانتے والے اصحاب کیلئے بہتر تھے  
 اربابِ علم کو معلوم ہے کہ حضرت قاضی شاعر الشذابی پیغمبر کی عظیم المراتیف تفسیر مختلف خصوصیتوں  
 کے اعتبار سے اپنی نظریہ نہیں رکھتی لیکن اب تک اس کی حیثیت ایک گورنیاں ایک کی تھی اور ملک  
 میں اس کا ایک قلمی نسخہ بھی دستیاب ہوا و شوار تھا۔

الحمد للہ

سالہا سال کی ورق ریز کاششیوں کے بعد آج ہم اس قابل ہیں کہ اس عظیم الشان تفسیر  
 کے شائع ہو جائے میں کا اعلان کر سکتیں۔ اب تک اس کی حسب ذیل جلدیں طبع ہو چکی ہیں جو کاغذ اور  
 دیگر مسلمان طباعت و کتابت کی وجہ سے بہت بند و مقدار میں چھپی ہیں۔

ہمیں غیر مخلد جلد اول نقطیں ۲۹۰-۲۹۱ ساٹ روپتے جلد ثانی ساٹ روپتے جلد خامس  
 ساٹ روپتے جلد ششم آٹھوڑے جلد تالث و رابع زیر کتابت ہیں۔  
 مکتبہ برهان اردو بازار جب ام مسجد ولی

## امام ابراہیم بن نجحی

(۲)

(مولانا ابو حفظ الکریم صاحب موصوی اسٹا ف مدستہ عالیہ گلکتہ)

امام نجحی کے جمیع مراسل صحیح ہیں، سواتے دو حدیثوں کے، ایک ناجر الجھن دالی حدیث اور دوسری حدیث الفضیل  
بقول ابن معین حضرت سعید بن المسیب کے مراصل دیگر ائمہ کے مراصل سے نیو  
صحیح ہیں۔ حضرت امام شافعی فرماتے ہیں:-

”إِنَّمَا أَقْتَلَتُ مَرَاسِيلَ سَعِيدِ بْنِ الْمَسِيبِ كَمَا أَنَّهُ مَنْ قُبِلَ  
كِيَا، اس لئے کہ تلاش و تبع کے بعد میں نے ان  
مسائید و مکثر مارواہ مرسلاً مانا  
کو مسند پایا، اور اکثر روایت جسے انہوں نے  
مرسلاً روایت کی ہے، حضرت عمر رضی اللہ عنہ  
سمعہ عن عمر رضی اللہ عنہ  
سے مسموع ہے۔

امام احمد بن حنبل فرماتے ہیں:-

”رسُلُّ اللَّهِ سَعِيدٌ صَحَّ الرِّسُلَاتِ“ سعید کی مرسل روایتیں اصح المرسلات ہیں  
امام نجحی کے مراصل کے متعلق امام احمد بن حنبل کا خیال حسب ذیل ہے:-  
”وَمَرْسَلَاتُ إِبْرَاهِيمَ لَابْنِهِ“ اور ابراہیم کے مراصل میں کوئی حرج نہیں

”لِهِ الْبَيِّنُ فِي السُّنْنِ“ حاصل ۱۸۸، الطحاوی فی شرح معانی الآثار حاصل ۱۳۷، الزملبی فی النصب حاصل  
عن ابی معین اللہ مدرسہ ص ۰۰، تہذیب: حاصل، ائمہ کتاب التحقیق، عبد الرحیز بنجری مثلاً اللہ مدرسہ ص ۰۰  
شہ مدرسہ، ملا محدث امام نجحی کے متعلق امام احمد بن حنبل کا مزید خیال ابو زرعة عبد الرحمن بن معاویہ صفوی و مشقی  
”فَبَقَيْهُ مَاءِهِ“ محدث امام نجحی کے متعلق امام احمد بن حنبل کا مزید خیال ابو زرعة عبد الرحمن بن معاویہ صفوی و مشقی

کو ذمیں امام تھی کے بہتر امام شعبی تھے، وہ بھی کثیر الارسال تھے، فن جرح و تعدیل کے مشہور امام ابن معین امام تھی کے مسائل کو امام شعبی کے مسائل پر ترجیح دیتے ہوتے کہتے ہیں:-  
 مسائل ابراہیم احباب الی من ابراہیم کے مسائل میرے نزدیک زیادہ پسندیدہ  
 مسائل الشعیٰ ہی شعبی کے مسائل سے۔

مسائل تھی کے متعلق امام ابن معین ہی کا قول ہے:-  
 اعجَبَ الْيَتِّي مِنْ مَرَاسِلَاتِ سَالِمِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ قَاسِمٍ وَرَسُولِيِّ عَبْدِ اللَّهِ رَدِّا لِقَاسِمٍ وَرَسُولِيِّ بْنِ الْمُسِيْبِ تھی کے مسائل، سالم بن عبد اللہ، قاسم او رسید بن المسبیب کے مسائل سے زیادہ پسندیدہ ہیں  
 امام ہبھی (رمضان ۲۵ھ) نے امام تھی کے ان مسائل کو قابل قبل شہرہ ایا ہے جن کا تعلق حضرت ابن مسعودؓ سے ہے۔

ایک دفعہ امام تھی سے ان کے شاگرد ابو ششم نے پوچھا کہ کیا آپ کو کوئی مسند حدیث نہیں ملی ہے؟ تو امام موصوف نے کہا صدر ملی ہے لیکن قال عبد اللہ، قال علقمه، قال الاسود کہتے میں زیادہ (بقیہ حاشیہ صفحہ ۱۷ شش) کے مندرجہ ذیل بیان سے ظاہر ہوتا ہے:-

قال سمعت احمد بن حنبل سے مسائل عن امام احمد بن حنبل سے پوچھا گیا، کہ سفیان اور مالک سفیان و مالک اذَا اخْتَلَافَ فِي الْهَدَايَةِ فَقَالَ مَالِكُ الْأَكْبَرُ فِي قَلْبِي، قَدْلَتْ فَمَالِكُ دَلَالُ وَزَرْعَاعِي اذَا اخْتَلَافَا، فَقَالَ مَالِكُ أَحَبُّهُ إِلَى دَائِنِ كَانَ الْأَدْرَازَيِّ مِنَ الْأَثْمَاءِ فَلَمْ يَلْهُ مَالِكُ دَلَالُ وَزَرْعَاعِيَ الْمُخْتَلِفُونَ هُذَا — كَانَهُ شَنَعَهُ — صَنَعَهُ مَعَ أَهْلِ سَرْرَانَهُ۔ (انفار ابن عبد البر الفطی صفت)

له تدريب: ص. ۱۷، تہذیب: ص. ۱۷، لغه تدريب: ص. ۱۷، تہہ تہذیب: ص. ۱۷،  
 تک طبقات ابن سعد ۲ (شعبی)

آسانی ہوتی ہے۔

اعمش نے امام تخری سے کہا کہ ابن مسعود کی روایت سند کے ساتھ بیان کیجئے تو تخری زکر ہے۔  
 اذا حَدَّثَ شَكْرُونَ رَجُلًا فَهُوَ الظَّيْعَةُ جب کسی کا نام لے کر حدیث بیان کر دوں تو تمہارو  
 كَرْصُوفَ اسِي سے میں نے سنا اور جب کہوں کہا  
 عبد اللَّهُ تَوَسَّلَ بِهِ لَوْكَ عبد اللَّهُ سے روایت کرنے  
 دَأَحَدٌ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ دالے ایک سے زائد ہیں۔

گویا تخری نے اعمش کو اپنا اصول بنادیا ہے جس کا فلاصلہ امام طحاوی کی زبانی سینے۔  
 قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ فَأَخْبَرَنِي أَنَّ مَا أَسْمَى سَلَهُ أبُو جَعْفَرٍ نے کہا، بُنْ (نَامَ)، تخری نے یہ بنادیا کہ ان  
 كَيْ وَهْ رَوَيْتُ جُواَنَ مُسْعُودَ سَعَيْدَ مَرْوَى بِهِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ فَخَرَجَ عَنْهُ أَصْحَاحُهُ  
 اس روایت سے اصح ہوگی جو کسی معین شخص کے  
 حَفْزٍ حَمَّادٍ ذَكَرَ عَنْ رَاجِلٍ بِعِينِهِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ وَاسطے ابن مسعود سے مردی ہوگی۔

اس بن پاپا رباب ب علم کا یہ فصل ہے کہ امام تخری، حضرت ابن مسعود سے چورسل روایت کرتے ہیں  
 وہ اصح ہے اور گویا حضرت ابن مسعود سے ملی التواریخ مردی ہے۔  
 مخاطب تخری اور تابعین جو صحابہ کرام کے عہد میں مقدمات فصل کرنے لگتے اور فتاویٰ صادر  
 کیا کرتے ہیں، ان کے اقادیں جنت سمجھے جاتے ہیں۔ محدثین کرام ان کے احوال کو مقطوع کہتے ہیں  
 عطاء بن ابی رباح، سعید بن المسیب، امام تخری و اماثالہم اصحاب مقاطعہ ہیں۔ اور ان  
 کے احوال جنت ہیں، امام الہند حضرت شاہ ولی اللہ "جنتہ اللہ اب بالغ" میں فرماتے ہیں:-

دَكَانُ شَعِيدِ بْنِ الْمُسَيْبِ لِسَانِ فَقَاءِ سعید بن المسیب نقاشے مدینہ کی زبان سے، حضرت  
 الْمَدِينَةِ وَكَانَ احْفَظُهُمْ لِنَقْصَانِيَا عَسْرَوْ عمر کے فیصلے اور ابو ہریرہ کی حدیثیں ان کو خوب یاد

لئے ہذیب، ۱/۱، ایضاً تاب التحقیق ۱۶۹ لاد معانی الانوار، ج ۱ ص ۱۲۳ تکہ معانی الانوار، ج ۱  
 تہذیب الموقفین ج ۲ ص ۲۳۲ تکہ معانی الانوار، اعلام الموقفین ج ۱ ص ۱۷۷ تکہ معانی الانوار، ج ۱ ص ۱۷۷

تھیں اور اب رہا ہے مفہوم کے کوئی زبان نہ تھے یہ دونوں جب کسی مسئلہ میں بولیں اور اپنے قول کو کسی کی طرف منسوب نہ کریں تو کبھی ان کے اکثر احوال سلف میں سے کسی کی طرف صرخ جایا ایسا منسوب ہوتے ہیں تھی اور قصیدہ علم خود آنحضرت کے عہد میمون میں تحریر حدیث اور قصیدہ علم کی مثالیں ملی ہیں، حضرت ابو سریرہ کا بیان ہے کہ جب مکر فتح ہوا تو آنحضرت نے خطبہ ارشاد فرمایا، ایک ہمنی ابو شاہ نامی نے آپ سے درخواست کی کہ خطبہ لکھ دیا جاتے تو آپ نے ذمایا ابو شاہ کے لئے لکھ دو، عمر بن حزم کے لئے آپ نے دیبات، صدقات، اور الفتن و سنن کے مسائل لکھوائے، ابو حیفر محمد بن علی ہمیں کہ سرور رکانات کی تلوار کی کاٹھی سے ایک ہمیف برآمد ہوا جس میں لکھا تھا۔

ملعون من أصل أعني عن سبيل  
د شخص ملعون ہے جس نے کسی اندھے کو راستہ  
سلعون من سرق تجوم الاصraf  
سے بھکارا دیا۔ ملعون ہے وہ جس نے زمین کے  
حدود چوری کیے، ملعون ہے وہ جو بلا حق تولیت  
متولی بن بشیعہ، یا کہہ، ملعون ہے وہ جس نے انعام  
ملعون من جحد نعمۃ من الغنم عليه  
کرنے والے کی نعمت کا انکار کیا۔

حضرت عبد اللہ بن عمر بن العاص کا مشہور مجموعہ احادیث خاص طور پر قابل ذکر ہے، اس کا نام ”القما“ تھا، اس کی روایت عمر بن شعیب اپنے والد سے، اور وہ حضرت عبد اللہ بن عاصی کے کرتے تھے، بعض روایت حدیث نے اس کو الوب عن نافع عن ابن عمر کا درجہ دیا ہے اس مجموعہ سے المدار بیرون فیروزہ نے احتجاج کیا ہے

حضرت عبد اللہ بن عمر کو بارگاہ نبوت سے کتابت کی اجازت میں تھی حضرت ابو سریرہ رضی اللہ عنہ:

له ابو داؤد من عون المبود وج ۲۴ ص ۳۵، ترمذی وج ۲۴، مفتاح السنۃ، عبد الغزیز البخی مصحح له عبد الغزیز البخی، مفتاح السنۃ تھے ایضاً مفتاح السنۃ۔

فَالْيَوْمِ أَعْلَمُ بِقُلُوبِي وَكَانَ يَوْمِي بِقُلُوبِي وَكِتَابٍ  
مِّنْ دُلُسْ سَيِّدِي يَا دُلُسْ بُوْلُسْ اُورُوْدَه وَعَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُوسَى  
دُلُسْ سَيِّدِي كَرْتَنَهْ نَهْتَنْهْ، اُورِيَهْ نَهْتَنْهْ سَيِّدِي نَهْتَنْهْ،  
اُخْنُوْنَهْ نَهْتَنْهْ آَنْ حَفْزَتْ سَيِّدِي كَنْتَبَتْ كَيْ اِجَازَتْ  
وَسَلَمَ فَأَذْنَتْ لَهُ  
پاہی تو آپ سے اجازت دی۔

حضرت عبد اللہ بن عمر و آں حضرت کافرمان نقل کرتے ہیں :-

اَنَّكَبَتْ فِي الْذِي نَفْسِي بِسِيدِهِ مَا خَرَجَ مِنْهُ لَكُمْ فِي هُنْمَانِ  
جَانِ بِهِ كَمَا كَانَ بِهِ اَسْ دِهَانِ مَبَارِكِ، سَيِّدِي لَكُمْ هَمْهَارِ  
اَلاَسْنَتِ

حضرت رافع بن خدیج فرماتے ہیں کہ ہم لوگوں نے آں حضرت سے کتابت حدیث کی خواہش ٹکھری  
کی تو آپ نے فرمایا۔

#### اَنَّتَبَرَّ اَوْ لَا حَرَجَ

حضرت ابو بکر صدیق رضی حضرت علی کرم اللہ عوچہ، حضرت النبی ﷺ، حضرت ابن عباس رض، حضرت ابو زریۃ رض  
حضرت جابر بن عبد اللہ، حضرت سعد بن عبادہ، حضرت عبد اللہ بن ابی اوینی، سمرة، بن جذب  
رضوان اللہ علیہم اجمعین سے تحریر حدیث ثابت ہے اور ان میں سے اکثر کے پاس صحیفہ شیعی تھے  
تابعین میں سے سالم (دم سلسلہ) صالح بن کیسان، ابوالازناڈ، رجاء بن یحیہ (دم سلسلہ)  
حسن لبصری وغیرہ کے شاگرد حدیثیں لکھ لیا کرتے تھے، حضرت سعید بن جبیر سے اداقت حضرت  
ابن عباس سے رد اسیں سن کر بقید تحریر نے آئے تھے

له سنن ابی داؤد ج ۲ ص ۱۰۶، ترمذی ج ۲ ص ۱۰۶، شہ داری ص ۱۰۶ شہ مجع جو جوہ طبرانی  
ج ۱ ص ۱۵ شہ کنز العمال : ۵/۲۳ شہ جامی بیان العلم و نظرہ ابی عمر ریسف بن عبد البر جو الافتتاح السنن  
بلخی ص ۱۷ شہ ترمذی ۲۲۸/۲، طحاوی ۲۸۸/۲ شہ طحاوی ۲۸۵/۲، ابن سعد ۵/۲۱۹، فتح الباری ج ۱۰  
شہ علم حدیث کے مباوبات مصنفہ مفتی سید ممیم الاحسان البرکتی، قلمی قہ ترمذی ۲۲۸/۲ شہ کنز العمال ۵/۲۰۰  
اللہ تذکرۃ الحفاظ ۱/۱۰۳ شہ داری ص ۱۰۶ شہ ترمذی ۲/۲۴۹ شہ ابن سعد ۶/۱۹۱

صحابہ و تابعین میں کچھ ایسے بزرگ بھی تھے جو کتابت و تحریر کو ناپسند کرتے تھے، خلافاً  
حضرت عبد اللہ بن مسعود، حضرت عبد اللہ بن عمر، حضرت زید بن ثابت، حضرت ابو یوسفی اشتری  
امام شعبی و امام تھجی وغیرہ تھم۔

ایک دفعہ حضرت ابن مسعود کے پاس ان کے اصحاب لکھنے ہوتے کاغذات پر غرض تصویح  
و تبیین لائے، حضرت ابن مسعود نے اوراق تھے اور وہ حکر واپس کر دیئے لیکن معن کا بیان  
ہے کہ عبد الرحمن بن عبد اللہ بن مسعود نے ان کو ایک کتاب دکھانی، اور حل斐ہ کہا کہ یہ ان کے دلدار  
حضرت عبد اللہ بن مسعود کے ہاتھ کی لکھی ہوتی ہے۔

امام محمد نے جب تدوین و تصنیف کا آغاز کیا تو امام ابو یوسف ناخوش ہوتے، اس پر  
امام محمد نے کہا کہ علم کے مت جانے کا خوف ہے اسی لئے میں نے لکھنا شروع کیا ہے، لیکن کہ  
اب ابو یوسف جیسے قوی الحافظ بیچ پیدا نہیں ہوں گے۔  
امام تھجی نے جو کچھ حاصل کیا کاغذی صفحات پر لکھنے کے بجائے صفحہ دل پر نقش کر کھا  
د خود کیوں لکھنے کی عادت ڈالی تھا پس شاگردوں کے لئے یہ پسند کیا کہ کافہ و قلم کے محتاج بین  
اپنے مقلع خود فرمائے ہیں۔

مکتبت شیداً اقط  
میں نے کبھی کسی بات کو نہیں لکھا

ایک جگہ کتابت کو ناپسند کرنے کی وجہ خود بیان کرتے ہیں:

قلم کتابت انسان لا املک عليه  
ابسا کم ہوتا ہے کہ انسان کچھ لکھے اور اس پر بخوبی  
ذکرے الٹا کم ہوتا ہے کہ انسان علم طلب کرے اور

الله منه ما کیفیہ  
الشہزاد کو کافی وافی نہیں دیتا۔

ایک دفعہ کاذکر ہے کہ تھجی کے مشہور شاگرد حادیجہ دریافت طلب امور کے لئے آتے، ان کے  
لئے علم حدیث کے مبادیات، قلمی ادبستان لایی اللیث الفقید ص ۵ طبع مکتبۃ اللہ منقاد السنۃ خلیفہ عہد ایضاً  
حضرت علی کے صحیفہ کے لئے ملاحظہ ہو، مشکوہ المسایع ۲/۱۰ کتاب الصید والذیائع نہ کتاب البستان ص ۹  
و مطبقات: رج، مقدماً لـ الیضاطیفات شہ الیضاطیفات

ساتھ اطرافِ اور اونا و داشت، بھی تھے، تھی نے پوچھا کیا ہیں؟ کہا اطراف ہیں، تھی نے برم  
ہو کر کہا کیا میں نے تم کو ان سے منع نہیں کیا تھا!  
آخر ڈب میں امام تھی نے اپنا مسلک بدل دیا تھا، خود لکھتے اور کتابوں کی خسین کرنے  
نے، حادثہ تصریح کرتے ہیں:-

من <sup>الله</sup> ابراہیم عانہ کان بکرۃ الکتب  
ابراہیم سے منقول ہے کہ وہ کتابوں کو ناپسند  
کرتے تھے پھر انہوں نے ان کی خسین کی، حادثہ  
شم حسنہ افال حادثہ رأیت ابراہیم  
نے کہا کہ اس کے بعد میں نے ابراہیم کو لکھتے دیجا  
پیکتب بعدہ

بعد میں جوانز تحریر پر اجماع منعقد ہو گیا الفیہ عراقی میں ہے:-

وَأَخْتَلَفُ الاصْحَّابُ وَلَا تَبَاعُ . فی کتبۃ الْحَدیثِ وَالْجَمیعِ

عَلَیِ الْجَوَارِ بَعْدَ هِصْرِ الْحَبْرِم لقوله اکتبہ اکتب السہی

تھی، در زینب نعمہ | نعمہ کی تدوین کا دور امام محمدؐ کے زمانہ سے شروع ہوتا ہے، لیکن اس کی ابتدیہ  
ترتیب امام تھی کے دور میں شروع ہو چکی تھی، مدینہ میں حضرت سعید بن المسیب اور کوفہ میں  
امام تھی نے اس کا مکالمہ دیا، امام تھی کے پاس حضرت علیؓ رم الشد و جہہ، حضرت عبد اللہ  
بن مسعود، ان کے اصحاب اور کوفہ کے فہاد قضاۃ کے فتاویٰ، فضیلہ اور فقیہی قول تھے  
جن کی ترتیب سب سے پہلے امام تھی کے ہاتھوں ہوئی، حضرت شاہ ولی اللہ فرماتے ہیں:-  
وَكَانَ <sup>الله</sup> سعید بن المسیب رأیت ابراہیم  
سعید بن المسیب، ابراہیم رئیتی، اور ان کے  
امثال تمام فقہی ابواب کو جمع کر کچھے تھے اور بربراب  
میں ان کے پاس وہ اصول تھے جو سلف سے  
تقریباً میں السلف  
ان کو سٹے۔

ملائے اخات کا مشہور قول ہے:-

لَكِتابُ الْأَثَارِ مَنْ <sup>الله</sup> مُلِمٌ حَدِيثُكَ مَبَادِيَاتٌ مَلَكُ الْمُلْكَ الْمُلْكُونَ حج اصل ۱۷ || مصری

ابن مسعود نے فقہی کھتی کی، علقمہ نے آب پاشی کی، ابراہیم نے فصل کو کام جادنے والے اگ کئے، ابو حیفہ نے پیسا، ابو یوسف نے آماؤنڈ چا امام محمد نے روٹی پکائی، تب سب ان کی روٹی کھانے لگے۔

الفقہہ من رعایت ابن مسعود، و مسقاۃ علقدہ و حصادہ ابراہیم، و داسہ حتماد، و طخنه ابو حینیۃ، و عینہ ابو یوسف، و خنزہ حمد، فسائلہ انساں اکلون من خلیزہ

نحوی کے فصل کا شیء کا مطلب بھی سُن لیجئے:-

ای جیجع مانفرق من فوائلہ و فواڑہ  
یعنی ابراہیم بن زید رضی خی نے فقہی فوائلہ و فواڑہ کو  
و منتشر نئے کیجا کر دیا، اور اس قابل بنا دیا کو لوگ  
ان سے فائدہ اٹھا سکیں

اسی مضمون کو کسی نے تنظیم میں داخل کیا ہے۔

الفقہہ من رعایت ابن مسعود و علقمہ حصادہ، ابراہیم دناس  
نعمدان طاحنہ یعقوب عاجنہ محمد خابر و الائک انساں  
لیکن شاعر ادا کرنے میں ناکام رہا ہے، چنانچہ صاد کو عدالت کر دیا ہے، اور علقمہ کو حصاد، اور  
abraہیم کو دناس بنا دینے پر مجبور ہوا ہے،

نحوی کے فقہ کا مفاد امام فتحی کا اصل زیادہ تر حضرت عمر رضی اللہ عنہ اور حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے اقوال و فتاوی پر تھا، بلکہ ان دونوں کے اقوال سے بہت کم تجادز کرتے تھے اور اگر ان دونوں میں اختلاف ہوتا تو حضرت ابن مسعود کے قول کو ترجیح دیتے تھے، کیونکہ ان کا قول طبیعت رہوتا تھا،

حضرت شاہ ولی اللہ فراستے ہیں:

و اصل مذہبہ فتاوی عبد اللہ بن ان کے مذہبہ فتاوی عبد اللہ بن مسعود کے فتاوی

لہ در منار راجح اصول ۲۵ شاہ ولی اللہ فراستہ فیض الاسلام: ج ۱ ص ۲۸۹

مسعود و فضایا علی رفتادا و فضایا  
حضرت علی کے قضایا، شریح اور رد سرے قضایا  
کو ذکر کے پڑھیں ہیں۔

امام تخریج اور ان کے تلامیذ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ و آنہاں نے "التفہم" کہتے تھے، امام تخریج کے پاس جو ترقی موارد جمع شکے وہی بعد میں فقہ تخریج کے عناصر بنے، امام محمد کی کتاب الاتمار ابو بکر بن ابی شیبۃ کی مصنف اور جامع عبد الرزاق سے اگر امام تخریج کے اقاویل کی تاخیص کی جاتے تو یہ حقیقت روشن ہو جاتے گی کہ امام ابو حنیفہ، شافعی و نادر ہی امام تخریج کے مسلک سے اختلاف کرنے ہیں، اور اگر اختلاف بھی کرتے ہیں تو فہارسے کو ذکر کے حلقة سے باہر نہیں جاتے۔ امام تخریج کے جنزوں امام تخریج کے فقہی اقاویل، فتاویٰ اور ان کے مراسیل و مقایل طبع کا بہترین ذخیرہ امام محمد کی کتاب الاتمار ہے، مصنف عبد الرزاق و مصنف ابی بکر بن ابی شیبۃ سے بھی ان کے اقاویل و مراسیل کی تاخیص اور ان کے مسلک کی تدوین کی جاسکتی ہے۔

لہاں امام موصوف کے چند کلمات نمونہ کے طور پر پیش کئے جاتے ہیں:

لبنیزد پسکھ ہوتے راستے قایم کرنا صحیح نہیں اور نہ لادیستقینم رأی الابروڈہ ولاہریہ

الابرايِ ایک قائم کے صحیح ہے۔

**اگر کسی کے مقابلے نم میں دہ بات کی جو اس میں ہے** اذ اقتد في الرجال مانیه فقل لاعلیتیہ

خیان قلت مالیں فیہ نقد بھٹتے تو تم نے اس کی فیبیت کی، اور اگر وہ بات اس میں

بھیں ہے تو تم نے بہتان بازدھا۔

بلاع الفاظ کے ساتھ سندھی میں۔

اُشروا ما شئتم داعلنو اماشتنو چیا او خوچا پهلو او در قلاهه کر و خوچا پهلو جب بپی کوئی

مامن عبیل سیرا لا البس اللہ تعالیٰ بددہ جھیاً ہے الشفیعی اس کو ایک چاہوراً موصا

دستاں ہے۔

سیداع

<sup>١٣</sup> المجمع، م ٤٥ ته المجمع: بح اصل ٢٢ ته الابراهيم، والفالغداد: بح ٩ ته كتاب الانوار و ١٠ ته الفتاوى ١٢ ته الفتاوى

اَذْ اُرَأَيْتُ الرَّجُلَ تِيهَادِنَ بِالْتَّكْبِيرِ  
جِئْنَ كُوْدِيْکوْرَكْبِيرَةِ اَوْلَى سَهْتِيْ بِرَتْنَا هَيْ  
الْاَوْلَى فَاعْسَلَ يِدِيْكَ مِنْ فَدْحَهِ  
اس کے فلاح سے اپنے ہانقوں پر بیٹھو  
قُرْنِ صَعَابَ مِنْ جُورِ تَنَكَ فَانْجِيْگِیاں ہُوْمِیں ان کے متعلق امام عالی مقام نہایت عکیمانہ جذبہ لاتے ہیں  
تَلْكَ دَمَاءَ تَدْسَلَتْ مِنْهَا اِدِیْنَا  
اسی خون سے ہمارے ہاتھیے رہے ہیں، اہنا  
اَبْنِی زَبَانَ ہُمْ اِسَ سَمْوَتْ نَہْیَنْ کَرْتَے۔  
ذَلِكَ نَاطِخَ بَهَا الْسَّتْنَا

عَلَمَهُ ذَهْبِیٌّ نَے حَسْبَ ذَلِلَ قَوْلَ بَعْلِیٍ اِمامَ شَنْخِیٍّ کَی طَرْفَ مَسْوَبَ کیا ہے:  
اِبْرَهِیْرَہ فَقِیْہَ نَہْیَنْ ہُمْ

لِلْهَبَایَہ: ۷ و ۹ ص ۱۰۱ مکہ کتاب اللہستان ص ۲۱۳ تہ میزان الاعمال: ح اص ۵ ۳، ذہبی کی عبارت یہ ہے:  
وَقَمُوا عَلَيْهِ تَوْلَهُ: ابڑھریۃ لیس نقیہ، ذہبی کا یہ بیان کسی محقق ذریعہ سے پائی شہوت کو نہیں پہنچتا، عائد  
نقیہ ہیں سے کسی کا یہ مسلک نہیں ہے، فتح ابو الحسن کرخی اور ان کے اصحاب ہر صلی و مناطلہ کی روایت کو قیاس  
پر مقدم رکھتے ہیں لشتر طریکہ دہ روایت کتاب و سنت مشہورہ کے فلاف نہ ہو رکتاب التحقیق ص ۱۱۷، امام ابوحنین  
و رحقیقین حنفیہ کا مسلک حسب ذہل ہے:

امام محمد امام ابوحنین سے متعدد جگہ نقل کرتے ہیں  
کہ انہوں نے حضرت النبی کے مدہب سے احتیاج  
کیا، اور ان کی تقليید کی، تو ابہر رہ کے متعلق تھا  
کہ پاگان ہو سکتا ہے؟ اصحاب حنفیہ کا یہ مدہب ہے  
کہ النبی و ابہر رہ اور ان کے امثال کی حدیث اس  
وقت روکی جاتیں گی میکہ دن بر عمل کرنے سے ہٹائے  
و قیاس کا دروازہ بند ہوئے گئے، ورنہ وہ کتاب و  
سنت مشہورہ کے لئے ناسخ اور ارجمند کے معارف  
ہوں گی، اس کی مثال ابہر رہ کی حدیث .....

فَلَانَ مُحَمَّدَ أَمْرَحُمَّهُ اللَّهُ يَعْلَمُ عَنْ  
أَبِي حَنِيفَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي غَيْرِ  
مَوْضِعٍ أَنَّهُ حَتَّى جَمِيعَ مَذَهَبِ النَّبِيِّ  
مَالِكَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَتَلَدَّهُ فَمَا  
ظَنَّنَشَ فِي أَبِي هُرَيْرَةَ؟ حَتَّى أَنَّ  
الْمَذَهَبَ مِنْدَ اصحابِ أَمْرَحُمَّهُ اللَّهُ  
فِي ذَلِكَ أَنَّهُ لَا يَرِدُ حَدِيثُ أَمْثَالِهِ  
إِلَّا أَذْ أَنْسَدَ بَابَ الرَّأْيِ وَالْقِيَاسِ  
مِنْهُ أَذْ أَنْسَدَ صَارِخَ الْحَدِيثِ نَاسِخًا  
لِلْكَتَابِ وَالْحَدِيثِ الْمُشْهُورِ مَعَاهُنَا  
لِلرَّجَامِ وَذَلِكَ مُثْلُ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ

(نقیہ عاشیہ بر صفحہ آنہ ۲)

اس قول کی نسبت امام شفیعی کی طرف صحیح ہیں، البته اس کی نسبت علی بن ابیان اور قاضی ابو زید کی طرف کی جاتی ہے،

امام شفیعی اور ذوق مبدیہ امام شفیعی امت کے داخلی فضادات سے بہت نالاں سمجھے نئے نئے فرنے  
روزناہ پڑھ کر سمجھے، جن کے شرسرے عوام کا بچپنا بہت مشکل تھا، انہوں نے ان فتنوں کو دیکھ رہے ہیں  
نئے اور بقدر طاقت ان سے بچ رہے تھے کی تاکید و تلقین کر رہے تھے، امام شفیعی بھی اپنے اصحاب  
و حلقوں میں قدریں کو فرق تہذیب عربی کی روشنیہ دیا تو انہوں سے بچنے کی ہدایت کرتے رہے۔

ایک شخص محمد نامی امام موصوف کی مجلس میں شریک ہوا تھا، اس کے متعلق یہ معلوم  
ہوتے ہی کہ ارجاء کی باقیت کرتا ہے، اب نے آئئے سے منع کر دیا، محل کا بیان ہے کہ انہوں نے  
اپنے شاگردوں کو مرجبہ کے ساتھ اپنے بیٹھنے سے منع کر دیا تھا، اعمش کہتے ہیں:  
ذکر عنده ابراهیم المرجبۃ فقال لهم ابراهیم سے ذوق مرجبہ کا ذکر کیا کہ اپنے بیٹھنے کے کبودگ

### ۲) الخصائص من اهل الكتاب

(بغیح حاشیہ صفت گذشتہ) فی الصوافۃ ایہ السند  
..... رمصارۃ ولی اے ہے جو کتاب و سنت موروثة  
فیہ باب الرای خصاراً نامنح للكتاب  
کے لئے نامنح اور ارجاع فی ضمانت العدوان کی  
والسنۃ المعروفة معاصر ضالاجعل  
معارضن ہے۔  
فی ضمانت العدل و لان المخ بزدوي: م۵۷)

حضرت ابو ہریرہؓ کی تفہیت ایک امر تحقیق سے فزن صحاہ میں فتویٰ دینی کے لئے جس تقدیم و تقدیم اور اجتہاد کی  
مزبورت کی وجہ پر ہے سروید کائنات سلامیؓ کی محبت کی برکت سے صحاہ کرام کو شرح صدر و بصیرت عامہ  
خاص تھی، البته یہی تسلیم کرنے والی ہے لیکن طلاق نے راشد بن حفیز، حفیز عبادۃ، حضرت مالک و حضرت ابو حیانؓ شریخ  
و فیروزی معاویہ تھی و نظافت بلاشبہ و سیکھ صاحبی سے بُری ہوئی تھی، صاحب کرام میں باعتبار فہم و فراست بِالْمُؤْمِنِ  
مراث تھا اس کا اذانہ خود سرد کائنات روئی ذہا کے ارشاد گرامی سے ہر سکتا ہے کہ: بُلْسَنِ مَنْكُرُ اَوْلُو  
الْاَحْلَامِ وَالْمُغْنِيُّ شَرُّ الَّذِينَ مُلِئُوكُمْ بِالْمُؤْمِنِ (الاذی لی)  
لہ کذبہ التحقیق، مکلا، اس ذہبہ کی نسبت سیبی بن ابان نسبتہ امام محمدؓ کی طرف ہی مسلک ہے، ۶ صفحہ  
بنین الہماری، ۱۴۳۱ میں ۲۳۱ الفیں الارون اللہی و مکلا۔ ملحوظہ بیانات ۹۰ صفحہ ۱۹۲ تھے یعنی حالتہ اپنے

ابو معاشر امام شعیٰ سے روایت کرتے ہیں:

لوكٰت مسْخَلَة قتالاً حِدْمَة أهْل

القلبة لامسْخَلَة قتالاً هُنْدَلَة الخشبية

اگر اہل قبیلہ میں سے کسی سے جنگ کو میں جائز  
سمبھا تو فرقہ خ شبیہ کی جنگ کو جائز فرمادیتا۔  
آپ سے کسی نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ اور حضرت عثمان و ذوالفورین کے متعلق سوال کیا تو یہاں  
ذبایہ سے ہوں ذ مر جب سے، ایک دفعاً ایک شخص بول اٹھا، حضرت علیؑ نے اسے زدیک ابو بکر  
عمر و علی اللہ عنہما سے بھی بڑھ کر میں، یہ سناؤ آپ نے برافروختہ ہو کر فرمایا۔

اماً ان علیاً سمع کلامك لا زوج

ظہر ک اذ اکنم بجا السونا مجدنا

فلا بجا السونا

ایک ہو قہہ پر امام شعیٰ خود اپنا طبعی رجحان بیان کرتے ہیں کہ علیؑ مجہوں عثمانؑ سے زیادہ محبوب میں،  
اور مجہوں کو آسمان سے گزنازیادہ پسند ہے پسیت اس کے کہ حضرت عثمان کی تنقیص مقصود ہو  
شاید اسی بناء پر ابن تیمیہ نے کتاب المعرفت میں شعیٰ کو شیعہ میں شمار کیا ہے۔

اودا جی زندگی امام شعیٰ کے خاتمی عالات بہت کم معلوم ہیں، اتنا ضرورت پتہ چلتا ہے کہ ان کی دو  
شادیاں ہوئی تھیں، ابو الہیم نے آپ کی دصیت جن نظلوں میں بیان کی ہے ان سے صاف  
مترکح ہے کہ امام شعیٰ کی دو بیویاں تھیں، ان کے الفاظ یہ ہیں:

لوصی الی ابراہیم و کان لامرأة ابراہیم نے مجھے دصیت کی، ادران کی بیوی بیوی

الادلی شئی الم کی کوئی چیز نہیں۔

ان میں سے ایک کا نام ہندیدہ تھا جو امام شعیٰ کی دفات کے بعد تک زندہ رہیں، چنانچہ شیب بن الحبیبؓ ایں  
حلشتی ہندیدہ امرأة ابراہیم ان مجہ سے ابراہیم کی بیوی ہندیدہ نے بیان کیا کہ ابراہیم ایک  
ابراہیم کان بصروم بیو ما ولی بیو ما روز رو رکھتے تھے اور ایک روز طبع دیتے تھے

ل العیناء ۱۹۵۷ء، العیناء ۱۹۷۷ء، العیناء ۱۹۷۸ء، العیناء ۱۹۷۹ء، شذرات الفہرست، ج ۱۰۲، طبقات، ج ۱۹۷۸ء، ج ۱۹۷۹ء

اولاد امام تخری کی دلوڑ کیاں تھیں، ابوالہشیم کہتے ہیں کہ مرض الموت میں ابراہیم کو میں دیکھنے کیا تو وہ وفات گئے، اور جب میں نے روزے کا سبب پوچھا تو جواب میں اہم کہ میں دینا کے لئے بیقرار نہیں ہوں، لہکہ نہ کہ دلوڑ پھیول کا خیال ہے۔

اولاد ذکر کا کوئی تذکرہ نہیں ملتا، صرف ایک ارش کے کاپٹہ چلتا ہے جس کا نام ابا بن شعا، امام طبری (رم ۳۳۷) نے آیت کتب علیکم اذَا حَفَظْتُمُ الْحُكْمَ مَوْتٌ إِنْ تَرَكْ خَيْرًا لِّلْعَصِيمَةِ الْخَلِيلِ کی تفسیر میں ابا بن ابراہیم تخری کی حسب ذیل روایت اُنقل کی ہے:-

|                                |                                                              |
|--------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| حدثنا الحسن بن بخشی قال أخبرنا | بهم سے حسن بن بخشی نے بیان کیا، اور ان کو عبد الرحمن         |
| عبد الرحمن ذات نال أخبرنا عمر  | سے معلوم ہوا اور ان کو مفترضے ابا بن ابراہیم تخری            |
| عن ابن ابراهيم التخري في قوله  | کی روایت سنائی اِنْ تَرَكْ خَيْرًا لِّلْعَصِيمَةِ الْخَلِيلِ |
| ان ترافق خدرا قال انت در هشم   | حضرتے، ایک ہزار در ہشم سے لے کر پانچ سو در ہشم               |
| الى خمسماة                     | تک مزاد ہے۔                                                  |

لباس ارنگین کپڑے امام تخری کو سپند تھے، عوام بن حوشب کہتے ہیں کہ میں تخری کے گھر گیا تو ان کو سرخ کپڑے میں ملبوس پایا، بسترے بھی ارنگین ہی تھے، سليمان بن سییر کہتے ہیں کہ تخری نزد رنگ کی دوچاروں میں باہر نکلتے تھے اور اسی لباس میں جام مسجد جاتے اور جمعبکی نماز پڑھتے تھے، عبد اللہ بن عون سے ابوقطن نے پوچھا کہ تخری کو معصفر کپڑے دیں میں دیکھا ہے، عبد اللہ نے کہا ہاں لیکن رنگ میں شو خی نہیں ہوتی تھی، محل کہتے ہیں کہ ابراہیم طیسانی چاہدا وڑھ کر رامات کرتے تھے ابو زیاد اور ابوالہشیم القصاب کا بیان ہے کہ قلنمشہ اور دھنستہ تھے جو لومڑی کی کھال کا یا طیسانی ہو اکرنا تھا، بکیر بن عامر کا بیان ہے کہ میں نے ابراہیم کو عامہ باندھے دیکھا ہے، وہ شملہ ڈھپے چھوڑ دیتے تھے۔

امام موصوف لوہے کی انگشتی استعمال کرتے تھے، منصور کہتے ہیں کہ ان کی انگشتی پر عبارت ملینفات ۷۹۰ تھے قصیر طبری: ج ۲ ص ۶۹ سہ فیقات ج ۲ ذکر تخری

کندہ نتی۔

ایک کمی (لگی) خدا کی ہے اور ہم بھی اُسی کے ہیں  
ذباث اللہ و نحن لہ  
ان کی متعدد انگشتیاں بعضیں بعض کا لفظ یہ تھا۔  
اللہ ابراہیم کا ولی ہے  
ما و کابیاں ہے :-

وکل خاتما براہیم من حدید ابراہیم کی سب انگوٹھی لوہے کی تھی

حضرت عبد الدین مسعود نے بھی لوہے کی انگوٹھی استعمال کی تھی، چنانچہ انگوٹھی کی روایت ہے  
قال رأیت فی بد ابراہیم الخاتما کہاں سے ابراہیم علی کے ہاتھ میں لوہے کی انگشتی  
من حدید قفل ابراہیم خبری دیکھی تو ابراہیم نے کہا مجھے خود ہی ہے اس شخص نے  
من رأی علی بد ابن مسعود خاتما جس نے ابن مسعود کے ہاتھ میں لوہے کی انگشتی  
درکھی من حدید

افلاق و مادات امام علی سادہ مزاج بے تکلف، نام و نزد سے بیزار تھے، علی کا بیان ہے:-

وکل سر جلا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فیہا متوقیاً صلح، نقیب، پرہیزگار، بے تکلف شخص تھے دور  
شہرت سے پچھنچتے قليل التکلف

اعشر سکھتے ہیں:-

کان ابراہیم صدیر فی المحدثین ابراہیم حدیث کے مراتن تھے اور شہرت سے  
وکل پرتوی الشہرة بنت تھے۔

طبعوت کے صلح پسند تھے، خود کہتے ہیں کہ میں کبھی کسی سے نہیں لڑا، ستون سے بیک لگا کر مٹھیا  
پا پس کر تھے، کوئی مزاج پرسی میں کہتا کہیں (اصحیح)، تو جواب میں کہتے، بخسمیہ من اللہ  
طیبینا ج، والبتان ملوا نہ کتاب الائمه مصطفیٰ کے ایضا تھے البستان ملوا نہ تہذیب بن حفص  
تہ تذکرۃ الحفاظ: نع، ملوا نہ طبیات، نع، ملوا نہ ایضا ملوا نہ ایضا ملوا

الله کا احسان ہے، اپنی چیزوں کو خود اٹھا لینے میں باک دھما اعمش ہوتے ہیں۔ ۱-

رہیداریت مع ابراہیم الشئی یحصہ۔ سعادتوں میں نے ابراءہیم کو دیکھا کہ اپنی چیز اپنے اٹھا

یقین انہی لامرجونیہ الاجل عینی فی۔ یتے اور کہتے ہیں اس میں ثواب کی امید رکھتا ہوں

یعنی وجود انسانیت میں۔ حلہ

ہمارا فرازی کا بندپور کرتے تھے، اور صدقہ و خیرات بھی کیا کرتے تھے، چنانچہ ابو مسکین کو تو  
ہیں کہ ابراہیم اپنے گھر میں کھور رکھنا پڑ کرتے تھے کہ مہماں آجائے تو کھور ہی پیش کرنے کو ہو یا کوئی  
سائل ہے؟ تو وہی صدقہ ہے۔

امراء کے ہدایا قبول کیا کرتے تھے، چنانچہ ابو درہدانی کے سافہ زہریں ازدواجی عامل حللن  
سے اپناؤنیفے تک لاتے، ایک دفعہ یعنی بن ابی ہند نے ایک خم طلاء بھیجا یا، تو اپنے قبول کیا  
طلاء بہت زیادہ شریرین تھا لہذا مزید چیخت کے بعد اس کو غبند بنایا۔

خوف فدا اور ترحم علی الخلق کا یہ حال تھا کہ خادم کو سزا دینا چاہتے تو کہتے، احمد اللہ لا اضیک  
اس کے بعد چاہک منگوارت اور کہتے ہا تھ پیسلو، پھر ایک بار مارتے اور اس کرتے،  
نظرۂ خاموشی پسند تھے، ابو یکر بن عباش کا بیان ہے کہ ابراہیم اور عطاء سے جب تک  
سوال نہیں کیا جاتا تھا نہیں بوتے تھے۔

امام تغفی کی طبیعت میں مذاق کا بھی رنگ تھا، ایک دفعہ کسی نے ان سے کہا کہ سعید بن جیڑہ  
ایسا کہتے ہیں تو تھجی سے کہا ان سے جا کر کہہ دکر کہ تن کارا سلبیں، جب حضرت سعید سے کہا گیا کہ  
تھجی ایسا کہتے ہیں تو انہوں نے کہا تھجی کو تھندے پانی میں بیٹھنے کو کہو،  
شاید تھندے پانی امام موصوف کو بہت مرغوب تھا، کہتے ہیں۔ ۲-

ماقرأت هذہ الایہ اکاذکت الماء میں جب بھی آئیت دھیل بنیهم و میلین ماشیتمو  
البارد دھیل بنیهم و میلین ماشیتمو

پُغتموں، تھندے پانی کا خداں آتا ہے۔

لے لیفنا ملکہ لے لیفنا ملکہ البتان ملکا کو طبقات: (۷) ملکا لے لیفنا ملکا لے لیفنا ملکا لے خندت لکہ

شیعی اور جاچ [جاچ کی شخصیت جس طرح سیاست و تدبیر، الفرام نظام اور ملکہ جہانیانی میں بخش پہلو رکھنی ہے اسی طرح ظلم و تعدی اور قہر و جبروت کا تاریخ تپہلو کی رکھتی ہے، الہامہ اسلام کو جاچ کی سندگانی و لشود میں جو نقصان پہنچا تاریخ میں اس کا ایک سرخ باپ قائم ہے، جاچ بزرگ شیر اہل حق کی زبان بند کرنا چاہتا تھا، لیکن حق کی زبان نہ کبھی خاموش ہوتی ہے اور نہ بیکھری ہے، علمائے امت قربانیاں کرتے رہے اندر علی الاعلان جاچ کی تاجران کارروائیوں کے خلاف ان کی آواز بند ہوتی رہی، امام شیعی فرماتے تھے:-

کفی اللہ عی ان یعنی الحجۃ عن

اوی کے اذھا ہونے کے لئے یہی کافی ہے کہ جاچ

کی کارروائیوں کو دیکھتے ہوئے اذھابار ہے

امم الحجاج

منصور کہتے ہیں کہ میں نے ابراہیم شیعی سے جاچ پر لعنت بھینے کے متعلق پوچھا تو انہوں نے جواب دیا کیا اللہ تعالیٰ نہیں ذریتا ہے۔

اللَّعْنَةُ عَلَى الظَّالِمِينَ

عرض شیعی جاچ کے اُن سخت مخالفین میں سے لئے جو جاچ پر لعنت بھینے میں کبھی دریغہ نہ کرتے تھے۔

یہ وہ زمانہ تھا کہ بہترے ائمہ فقہ و حدیث اور اعيان امت عبد الرحمن بن الاشعث کے رفعہ ہو گئے تھے، ان میں سے امام شعبی اور حضرت سعید بن جیہر خاص طور پر قابل ذکر ہیں، جاچ کی نظریوں میں امام شیعی کی ذات بھی مشتبہ تھی، شیعی اس ظالم کی گرفت سے بچتے رہے، اکثر حجہ اور عیدین میں شرکت بھی نہیں کر سکتے تھے،

اماں شیعی کی زندگی ہی میں جاچ فوت ہوا۔ جاچ کی موت نے بہت بڑی مصیبت کا خاتمه کر دا چنانچہ حادیس کی بشارت اپنے شاغ امام شیعی کو سناتے ہیں اور وہ سجدہ شکرا و اکرنے ہیں حاد رکھتے ہیں:-

۱۹۵  
مطہبۃت: ج ۲، ص ۱۹۱۔ مطہبۃت: ج ۲، ص ۱۹۲۔ مطہبۃت: ج ۲، ص ۱۹۳۔ مطہبۃت: ج ۲، ص ۱۹۴۔ مطہبۃت: ج ۲، ص ۱۹۵۔

مکنت اسلامی احلا میکی من الفرج  
 حتی رایت ابراہیم سبی من الفرج  
 خدا ناگذرا بسیم کو میں نے خوشی سے روتے دیکھا  
 ایک بیوی قرائی اجاج کے ظلم و استبداد، اور امام تھنی کی مقبریت سے متعلق ایک عجیب داتھ ہے  
 کہ جاج نے جب ابراہیم تھنی کو پکڑ ملکوایا تو ان کے ہنام ابراہیم تھنی نے جو بنی تم الرباب سے تھے  
 اور جن کی لینست ابو اسماء تھی، اپنے کو میں کر دیا، حالانکہ تھنی جانتے تھے کہ جاج کو تھنی کی لالاش ہے  
 جاج نے ابراہیم تھنی پر کوئی سمجھہ کر قبض غافر میں ڈلوادیا، تھنی وہی فوت ہوتے، جاج کو خواب میں  
 یہ آواز سنائی دی کہ اج رات اس شہر میں ایک جنتی فوت ہوا ہے، صبح کو جاج نے دریافت کیا تو  
 معلوم ہوا کہ ابراہیم (تھنی) نے وفات پائی۔ جاج بولا شیطانی خواب تھا، اور اس محبتہ ایثار کو  
 کناس میں ڈلوادیا،

اس واقعہ سے ظاہر ہوتا ہے کہ جاج امام تھنی کا شدید دشمن تھا، اور بزم خود اس نے تھنی ہی  
 کو قید غاذ بھجوایا تھا،

امام تھنی سے جاج کی معاویت صرف اسی وجہ سے تھی کہ وہ جاج کے تردود سرگشی کے خلاف  
 علیینہ صدای پیش کر رہے تھے، ورنہ این الاشتہت سے ان کو کوئی تلقن دتا تھا، سبھی بن سعید ہٹھے ہیں  
 لیکن ابراہیم مع ابن الاشتہت ابراہیم، ابن الاشتہت کے ساتھ تھے

عجلی فیثمة بن عبد الرحمن کے ساتھ تھنی کا اس طرح ذکر کرتے ہیں:  
 ابن الاشتہت کے ساتھ تھنی کے ساتھ اس طرح ذکر کرتے ہیں:

لیپیچہ من فتنۃ ابن الاشتہت لا

ہو ابراہیم التھنی ابراہیم تھنی پیچے رہے

امام تھنی کیوصیت ابو یثیم کا بیان ہے کہ امام تھنی نے یہ وصیت کی تھی کہ اگر بخاراً دمی موجود ہوں تو ان  
 کی وفات کی خبر کسی کو نہ دی جائے ابو یثیم کو امام تھنی کی یہ بھی وصیت تھی کہ ان کی پہلی بوری کی چیز  
 اس کے درہ کو دیدی جائیں، چنانچہ ابو یثیم نے ایسا ہی عمل درآمد کیا،

مع طبقات: ج ۲ ص ۱۹۰ تا ۱۹۱ تا اینہا ص ۱۹۱ تا کہ طبقات: ج ۲ ص ۱۹۰ تا ۱۹۱ تا اینہا

وفات اوفات کے وقت امام نحوی بہت زیادہ پریشان ظاہر تھے، ان سے پوچھا گیا کہ اس تقدیر پر بیان کیوں ہے؟ تو کہا اس سے بڑھ کر حظوظ کا وقت اور کیا ہو سکتا ہے کہ ہم فرشتوں کے منتظر ہیں، جو خداونی کم ساخت لایا گا، اور پھر وہی ہاتھی ہوں گی، یا تو جنت کی بثاست دیگا، یا ورنچ کی طرف تھیسیتے گا واللہ مجھے یہ پسند ہے کہ قیامت تک میری روح حق میں اٹکی رہ جائے،

تہذیب تکفین [جنازہ] میں صرف سات آدمی شرک کئے، عبد الرحمن بن الاسود بن زید نے جو امام نحوی کے ماہوں زاد بھائی لئے نماز جنازہ پڑھائی، یہ قول ابن عثمن رات کے وقت سپرد فاک کئے گئے سن وفات کی تسعین [۹۲] یا سیسیہ سبھی امام نحوی کی دفات کا سال ہے، علامہ ذہبی کہتے ہیں کہ رحمۃ اللہ علیہ ذہبی اور طبقات سے معلوم ہوتا ہے کہ بہ عہد ولید بن عبد الملک [۹۶] میں انفوں نے انتقال کیا، ابن قتیبی کی تصریح بھی یہی ہے

علامہ ذہبی اور ابن سعد کا یہ اختلاف ختم ہو سکتا ہے اگر یہ کہا جائے کہ رحمۃ اللہ علیہ ذہبی کے ادائیں نحوی کی وفات ہوئی، ابو نعیم کہتے ہیں:-  
سائبنت ایش بنت ابراہیم فقاں بعد.

میں نے ابراہیم کے فواز سے پوچھا تو کہ جاج کے  
پار یا پا پچ ماہ بعد (ابراہیم کی وفات ہوئی)

#### الحجاج با شهر ارابیة اربعۃ

ابو نعیم اس سے پوچھنے لگا تھے میں:-

کانہ مات اول سنة سنت و تسعین [۹۰] گویا رحمۃ اللہ علیہ ذہبی کے ادائیں نحوی نے انتقال کیا۔  
ابو نعیم کے قول کے مطابق امام نحوی کا انتقال رحمۃ اللہ علیہ صفر یا دیوبئی الاولی میں ہوا، کیونکہ علیج کی دفاتر [۹۵] رمضان یا شوال میں ہوئی،

پیشتر یہ ذکر ہو چکا ہے کہ عجاج نحوی کی نذرگی ہی میں فوت ہوا، اور ابو نعیم کی تصریح بھی یہی ہے  
لیکن علامہ عجمی کہتے ہیں:-

مات و هُو مختفٌ من الحجاج      جاج سے روپشی کی حالت میں وہ رابراہیم مرے  
لیکن عجمی کی تروییہ کیلئے طبقات اور ابو نعیم کی تصریحات کافی وافی ہیں، وہذا آخر ما اسمدنا من ابرارہیم

لہ و فہات الاعیان: ح اص ۲۷ شذرات الزہب: ح اص ۲۸ لہ بقشائی طبقاتینج، مذاہد العقاد ۱۹۷ نہیں

ج افکار

## قدرتی نظام اجتماع

(۳)

(از جانب مولوی محمد ظفیر الدین صاحب پرده نویسیا وی استاد وارالعلوم معینی سانحہ) انتشار جماعت کی راہیت اپلاشیہ اس کلام میں جس طرف اشارہ کیا گیا ہے غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ جماعت کے بنیادی مقاصد سے ہے اور کہا جاسکتا ہے جماعت کی روح بڑی حد تک اسی میں پہنچا ہے، یہی وجہ ہے بعض اللہ دین نہایت سختی سے اس طرف گئے ہیں کہ اذان و جماعت والی مسجد میں جماعت ثانیہ کراہیت سے کسی حال میں خالی نہیں، اور فضائل صرف جماعت اولیٰ ہی کو حاصل ہیں۔

ہم جب نماز خوف کا مسئلہ سامنے رکھتے ہیں تو اور یہی اس مسئلہ جماعت کی اہمیت سمجھیں آتی ہے میدان کا رزار میں جب دو جماعت کا حکم نہیں تورات و ان اپنی پرستکوں مسجیب جماعت ثانیہ کی اجازت کیوں کر سمجھی جاسکتی ہے، ہاں راستہ کی مسجد ہتوالبتہ جائز سمجھ دیں تی ہے کہ دہاں کوئی نظم و ضبط ممکن ہی نہیں، احادیث میں اس طرح کا واقعہ جہاں آیا ہے اس کی مراد یہی ہے کہ وہ گذرگاہ کی مسجد ہو کی نظم جماعت کے سلسلہ میں جو حدیث ہم نقل کرئے ہیں ان میں یہی اس طرف کافی اشارہ موجود ہے کہ جماعت اُسی حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں

صرف ایک ہی ہوتی تھی اور کبھی مطلوب ہی تھا

دلوں کی نزاں میں جماعت ثانیہ کو جن جملت کی حیثیت حاصل نہیں ہوتی تو پھر قدرتی طور پر جماعت اولیٰ میں ہر شخص ماضی کی سعی کرے گا اور وہ سستی جو جماعت ثانیہ کے نام پر پیدا ہو سکتی ہے راہ نہ پائے گی، اور اس صورت میں جماعت بڑی سے بڑی ہرگی، پھر ہر ایک نسب روش

ہوئے بیگنا اور اللہ تعالیٰ کی معرفت و طاعت کا نور، ایک قلبِ مومن سے دوسرے مومن کے دل پر تزویہ ایگا اور اس طرح ان کی روتوں کی مثال ایسی ہو جائیگی کہ چند صاف شفافت آئینے ایک دوسرے کے آئینے سامنے رکھ دتے گئے ہیں اور ان پر سورج کی آناؤ کرنی پڑتی ہیں جس طرح ان آئینوں کا عال ہوتا ہے کہ ہر ایک دوسرے کو اپنے ٹھس سے منور کر دیتا ہے یہی عال جاعت میں شریک ہونے والی روحیں کا ہوتا ہے

صبح کی جماعت میں تو یہ کیفیت اور یہی پورے شباب پر ہو گی کیونکہ آرام و صلن کی منید دماغ کو سکون بخشدیتی ہے، دل اس وقت نسبتاً بہت زیادہ پُر سکون اور افکار کے گرد و غبار سے بچتا ہے اور شاید یہی وجہ ہے کہ اس کی جماعت کا ثواب یہ بتایا گیا ہے کہ پوری رات کی عبادت کے برابر ہے دین سے دنیا کی اسلامی اوج کچھ عرض کیا گیا اس کی روشنی میں غور کیجئے کہ ان کیفیتوں کے حصول کے وقت ایک کا دوسرے کے بغلگہ ہونا کس قدر اثر انداز ہو سکتا ہے دنیاوی اعتبار سے بھی اور دینی نقطہ نظر سے بھی، اتحاد و ارتبا طبق جسمانی اور روحانی دونوں کائنات کے لئے مفید خاتمت ہو گا اور ان کیفیات کے استغفار کے ساتھ چھبی اجتنام ہو گا کیا ان میں یہ احساس تازہ نہ ہو گا بلکہ جس طرح ہم ایک گھر میں ایک خاندان کے تحت، صرف ایک ذات کی خوشنودی کے لئے جمع ہوتے ہیں تو پھر کوئی وجہ نہیں کہ دنیاوی زندگی میں ہماری لائیں مختلف ہوں اور جس طرح یہاں ہم مل کر اپنے ایک بُرے و شمن شیطان رحیم کو سوا کرو ڈالتے ہیں اسی طرح زندگی کے دوسرے شعبوں میں بھی مخدود ہو کر اپنے دشمنوں پر غالب آ سکتے ہیں۔

اسلامی مساوات اصرف یہی نہیں بلکہ ایک امام کی مانعی ان کے دلوں پر یقش چھوڑ دیجی کہ دنیاوی زندگی میں بھی ہمارا امام ایک ہی ہونا چاہتے۔

ایک گھر میں ایک مصلحتی پر بلا امنیا زہر ایک کا دوسرے کے بغلگسیر ہونا اور ایک سیدھے میں کھڑا ہونا، ان میں مساوات کی وہ روح پیدا کرے گا جو لاکھوں کائفنسوں سے ممکن نہیں، یہاں شاہ و گلہ، امیر و فقیر، منصب دار اور غیر منصب دار، ذات پات، نسل دلتبہ اور رنگ مددوب

کا کوئی سوال نہیں ہوتا ہے، کسی کی کوئی مجدد متعین نہیں ہیاں اگر کسی درجہ میں معیار فضیلت ہے تو  
زید و تقویٰ، خداشناستی اور خدا ترستی علم و فضل اور اسی طرح کی کوئی اندھیزی، بلکہ نظم جماعت میں تو  
ان چیزوں کو بھی دخل نہیں ہے سوائے علم و فضل کے کران کا بعض امور میں حافظ ہوتا ہے۔  
بغز و حمدکی روک تمام اور پھر اس نظم جماعت سے خود بخود الغفت و محبت کے رفتے استوار ہے  
 ہیں، نفاق و خصوصیت، حسد و نخپن، عادات و لفڑت اور اس طرح کی ساری نقصانات وہ اور ضرر  
رسان باقتوں کا ہمیشہ کے لئے دروازہ بند ہو جانا ہے قرآن پاک نے بھی نماز کے اس وصف کی تہ  
اشارة فرمایا ہے۔ وَأَنْهُوَدَأَرْقِيمُواالصَّلَاةَكَلَّمُونَدَامَالْمُشْرِكُونَمِنَالَّذِينَنَّفَرُوا إِذْيَنْهُمْوَكَانُوا  
شیعاءَأَرْدَمْ۔ ۴۷

رات دن کی باہم ملاقاتیں خاص کیفیت کے ساتھ ہوئیں تو جہاں محبت والفت اور رساداً  
 کا جذبہ راست ہو گا دہاں در دمندی و غخاری بھی اپنی جگہ پیدا کر لے گی، ایک دوسراے کو پرے اور  
 پہلے ہاں میں حب و بکھر کا ناطبی طور پر پھر دی جس سلوک اور نیک برناو کا جذبہ امیر ہے گا  
 اور اجتماعی جذبہ ان کو سب کچھ کرنے پر مجبور کر لے گا اپنے اس طرح کے بیسوں فائدے خود بخود  
 مترب ہوں گے، مسجد کے اس نظم جماعت کے مصلح و نکم اگر استعمال سے قلم بند کیے جائیں  
 تو ایک ضمیم کتاب صرف اسی عنوان پر ترتیب دی جا سکتی ہے اخیر ساعت گھر میں نظم جماعت  
 دیکھ کر رحمت عالم صلیم کی مسترت بہر حال اپنی حکمتیں اور مصلحتوں کا نیچہ تھا کہ آنحضرت صلی اللہ  
 علیہ وسلم کو یہ نظم جماعت بہت محبوب تھا اور اپنی اخیر ساعت عمر تک اس سے آپ نے والہا محبت  
 فرمائی، حضرت انس بن مالک کا بیان ہے کہ دو شنبہ کو صدیق اکابر امامت کے فالق انجام دے رہے تھے  
 اور لوگ صرف بستہ باقاعدہ پیچے کھڑے تھے اور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم اپنی آخری بیماری میں  
 کمزودی کی وجہ سے گھر میں آرام فرماتے تھے، آپ اپنے بستہ سے انٹکر دروازہ پر تشریف لاتے  
 اور پر وہ اٹھا کر جماعت کو دیکھنے لگے جو مسجد میں مشغول نماز تھی۔ آپ یہ دیکھ کر خوشی سے سکلا تھے مسلمانوں  
 جانتے ہیں آپ کی یہ سرت کیوں بھی؟ محسن اس وجہ سے کہ آپ نے صحابہ کرام کو دیکھا ناگہا تھا۔

ادا کر رہے ہیں، ہر ایک امام کی پوری پوری پیروی کرتا ہے اور اس طرح یہ اپنی شریعت پر قائم، اُپس میں مخدود اور ان کے دل ملے ہوتے ہیں

جامع مسجدوں کا نظام | یہ پنج قسم جماعتوں کا حال ہے جو محلہ میں اشاعت دین انضباط انجام داوڑے بخواہ دینی و سیاسی منافع کا باعث ہوتی ہیں، باقی شہروں اور بڑی آبادی کے مختلف محلوں میں اشاعت دین وغیرہ کا سندھ، تو اس کے لئے شریعت نے جامع مسجدوں کا نظام قائم کیا ہے اور اس کو ٹھوک بنیاد پر حکم کر دیا ہے کیونکہ ہر دن تمام محلوں کا کچھ ہونا وقوت و پریت ایسی اور حرج سے خالی نہ تھا اور ہفتہ بھر میں ایک ہی بار اس طرح کا اجتماع اپنی مخصوص خوبیوں کی بنیاد پر مناسیبی تھا۔

ہر گلوب کی ایک ہی جماعت عہد نبیری اور عہد صحابہ میں | چونکہ جامع مسجدوں سے متعلق گرانقدر فوائد متعلق ہیں اس لئے شریعت نے اس مسئلہ کو واضح کر دیا ہے کہ ایک شہر یا نصبه میں ایک ہی مسجد میں جمع کی نماز پڑھی جاتی جاہے، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور خلفاء راشدین کے زمانہ میں ہی رائج تھا، ایک شہر کی متعدد مسجدوں میں جمع کی نماز نہیں پڑھی جاتی تھی، صاحب مبسوط جو خود کی عدم جواز تعدد و جمیع کی طرف مائل ہیں لکھتے ہیں۔

بلاشبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور اپ کے  
خلفاء کے زمانہ میں بہت سارے شہرخون ہوتے  
گرگان میں سے کسی نے بھی ایک شہر میں "ایک جامع  
مسجد سے زیادہ" زبانی، اگر قائمت جمیع ایک شہریں  
وہ جگہ جائز ہوتا تو دوسرے زیادہ جگہوں میں بھی جائز بھاگ  
اہد بالآخر بیات پہاں تک پہنچی کہ ہر مسجد دوسرے  
اپنی ہی مسجد میں نماز جمعہ ادا کریں مگر کوئی بھی اس  
کا نائل نہیں ہے اور ایک شہر میں دو مسجدوں کے اند  
نماز جمیع باز موارد میں جماعت کی قلت کا باعث ہوگا

ان في زمان من رسول الله صلی الله عليه وسلم والخلفاء بعدة فتحت الارض  
ولهم يخلي أحد مساجم في كل مصري أكثر  
من مسجد واحد لاقامة الجمعة  
ولوجه اتساع موضعين جائز  
في الكنز والث فنيدى الى الفرقان  
بعلى اهل كل مسجد في مسجد هم  
واحد لا يغول بذلك وفي تجويف اقامته  
الجمع في موضعين في مصو و احد لقليل

اور اقامت جمعہ دین کی نمائید میں سے ہے بلہذا

ایسی بات کا قائل ہونا چاہئے نہ کوچا جو اس کی تفصیل

جماعت کا باعث ہو۔

و اقامۃ المسجدة من اعلام الدین

نلیخون القول بایدی الی تعلیمها

د سبسط سرخی باب الجمیع ص ۱۷۲

انھوں نے اس بات کی طرف بھی اشارہ کیا ہے کہ تعدد جمیع کی شکل میں اقامت جمعہ کا مقصد

اصلی فوت ہو جائیگا، کیونکہ جماعت میں انتشار پیدا ہو کرت پیدا ہو جائے گی، حالانکہ دن ٹھیک

نے اس نئے مخصوص کیا ہے کہ سہفتہ میں ایک بڑی جماعت، جس میں سارا شہر شریک ہو، شعبہ

دین کا عظیم الشان مظاہرہ کرے اور دینی و دنیاوی فائدے سے منتفع ہو۔

خیر الفروان بکرم قرون ثلثہ تک تعدد جمیع کا پتہ نہیں چلتا، امام احمد بن حشیل رحمۃ اللہ علیہ خیر

تیری صدی ہجری کے ہی انھوں نے اپنے زمانہ میں تعدد جمیع کا انکار فرمایا ہے حافظ ابن حجر

عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے رسالہ تعدد جمیع میں نقل کیا ہے۔

ازم نے امام احمد سے نقل کیا ہے کہ انھوں نے

ذکر الاثر من احمد انه قال لا اعلم

فربا ما میں نہیں جانتا کہ مسلمانی شہروں میں سے

بلما من بلاد المسلمين اقیمت فيه

کسی شہر میں بھی دو جمیع فاعیم کیا گیا ہو۔ یہ جب ثابت

الجمعتان اذا انقضى هذاد احمد

ہو جکا اور یہ بھی معلوم ہے کہ امام احمد تیری صدی

من القرن الثالث ظهر ان خیر

کے ہیں پس معلوم ہوا کہ خیر الفروان میں تعدد جمیع

القردن لم يقع في من ماتهم التعدد

واقع نہیں ہوا۔

(مجموعہ فتاویٰ مجددی جلد ثانی ص ۲۲)

اممہ رأی عدم تعدد جمیع کے حق میں اکثر علماء اخاف اور دوسరے اللہ کا قول بھی اسی کی تائید میں ہے کہ

تعدد جمیع نہ ہونا چاہئے، بعض تو بالکل ناجائز کہتے ہیں اور بعض اور لی اور احاطہ کے خلاف قرار دیتے

ہیں، امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ سے ایک روایت جواز کی اور دوسرا یعنی عدم جواز کی ہے، عدم جواز ہی ولی

روایت کو علمائے اخاف میں امام طحا وی، نیز تاشی اور صاحب مختار نے راجح فارد دیا ہے، الگھبہ

امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ عدم تعدد کے قائل ہیں، امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کی مشہور روایت بھی بھی ہے

ادیتام احمد بن عقبہ رحمۃ اللہ علیہ بھی اسی کو راجح فارد تھے ہیں سبکی شافعی نے تو پہاٹک کہا ہے کہ کسی بھی صحابی یا آبی سے ایک شہر میں تقدیم جمعہ ثابت نہیں رشامی (جلد اول) مروجہ تقدیم جمعہ انعام روایتوں پر پوری بصیرت کے ساتھ غور کرنے کے بعد فیصلہ کرنا پڑتا ہے کہ ایک شہر میں دگر اس میں دریا یا ٹیکا نہ ہنسی ہے تو صرف ایک مسجد میں جمعہ بری حد تک ضروری ہے اور اگر اسیا دیا یا شہر پیچ شہر وغیرہ میں ہے جو ادھر سے اُدھر پہنچنے میں مانع ہے باقی ٹینی آبادی ہے جہاں ایک مسجد میں نگہداش ہو سکتی ہے اور نہ آنا آسان ہے تو وہ جگہ نماز جمعہ پڑھی جاسکتی ہے، باقی آج کل جیسا تقدیم جمعہ موجود ہے وہ کسی درجہ میں بھی اصول شرعیت کے قریب نہیں، مروجہ تقدیم جمعہ کے جواز اور عدم جواز کی بحث میں دخل انداز ہونے کی پا ہے گنجائش نہ ہو مگر اتنا تو ضرور کہا جا سکتے ہے کہ یہ طریقہ امامت جمعہ کے بنیادی منشائیں اس کی روایت کے خلاف ہے اس مسئلہ میں کسی کا اختلاف نہیں کہ جمیکے دن معدود رین (مسافر، مرضی وغیرہ) کامصر میں ظہر کی نماز بآجاعت ادا کرنا کردار ہے اس کی وجہ علماء نے جو کہی ہے وہ یہ ہے کہ جماعت محبوبین اختلاں کا اندازہ ہے مولانا اخیر العلوم جو خود تقدیم جمعہ کے قائل ہیں مگر یہ بھی معدود رین کی جماعت ظہر کو غیر ویہات میں مکرہ کر لکھتے ہیں اور وہ جو کراہیت جو بناتے ہیں وہ یہ ہے۔

|                                       |                                                     |
|---------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| لائی جمیعۃ جامعۃ للجماعات فی المکو    | نماز جمعہ ایک شہر کی مختلف جماعتوں کو کجا کر نیزاںی |
| دلوصلی المعدود سو دن بالجماعۃ عسی     | ہے اور اگر معدود رین بآجاعت نہ ہے تو صیغہ تو ممکن   |
| ان یا دخل غیرہم فیختیل جماعتۃ الجمیعۃ | پے فیرونہ کو کی ان کے شرکیت ہو جائیں پس اس          |
| در کان مٹا                            | طرح جماعت جمعہ میں اختلاں پیدا ہو جائے گا۔          |

سوال یہ ہے کہ جب جماعت جمعہ کا اس قدر لحاظ ہے تو پھر خود جمعہ کی جماعت کو نکر کرے گئی کیونکہ قریب کو کیوں کر دینا کیوں کر قریب اصول ہو سکتا ہے۔

نیامت کی پاد جب اتنی بات سمجھ میں آگئی تو اب جامع مسجدوں کے نظام پر خوف فراہمی کو کیوں کر ہے تو صیغہ ایک مخصوص دن، ایک دن قیامت میں ہر ہر ٹکک کے مسلمان اپنی اپنی جامع مسجدوں میں کجا

ہوں گے اور اللہ تعالیٰ کی بندگی پورے شانِ دشکوہ کے ساتھ ادا کریں گے اور پھر اس اجتماع کو  
کیا عبیثت حاصل ہوگی

علام ابن القیم اجتماعِ جماعت کا تذکرہ کرتے ہوتے لکھتے ہیں۔

” بلاشبہ جمیلوگوں کے جمیع ہونے اور ان کو مبدأ و معاد پا دو دلانے کا دن ہے، اللہ تعالیٰ نے ہر امت کے لئے ہفتہ میں ایک دن بنایا ہے جس میں وہ عبادت کے لئے ہر کام سے علیحدہ ہوتے ہیں اور جماعت کو مبدأ و معاد اور ثواب و عقاب کو یاد کرتے ہیں اور اس اجتماع سے اس بڑے اجتماع کی یاددازہ کرتے ہیں جو پروردگارِ عالم کے روپ و ہوگا، اور یہ سلسلہ ہے کہ اس مقصد کے لئے دونوں میں وہ دن مناسب تھا جس میں ساری مخلوقِ جمیع کی جائیگی اور وہ جماعت کا دن ہے ہبذا اللہ تعالیٰ نے اس دن کی فضیلت و شرافت کے پیش نظر اس امت کے لئے اسی دن کو یہ فخرِ عطا کیا اور اپنی بندگی کے لئے اس دن میں ان کا اجتماعِ مشرد و فرمایا اور اسی کو اس کی شرافت کی وجہ سے مدد فرمایا، پس یہ دن شرعی طور پر دنیا میں جمیع ہوئے کا دن ہے اور قدر و مثربت کے لحاظ سے آخوند میں دزاد المعاو باب الجماعت“

قیامت کے دن حشر میں جو اجتماع ہو گا وہ کبھی جمیل ہی کا دن ہو گا، اس لئے یقینی طور پر مرد و مون کا ذہنِ جماعت کے اجتماع سے بڑے دن کے اجتماع کی طرف چاہیٹکا اور پھر سالہ وہ سارے حالات جو میدانِ حشر میں پیش آنے والے ہیں ایک ایک باداً میں گے اور اپنے اعمال طلاق کا نقشہ نہوڑ دی ری کے لئے آنکھوں میں پھر جائیگا، اور اس سے یقینی طور پر تلب مون متاثر ہو گا۔

پندِ فضیعت | رحمتِ عالم صلی اللہ علیہ وسلم شاید اسی وجہ سے کبھی کبھی نما ز جمیع میں سورہ جمع تلاوت فرماتے لئے جس میں نمازِ جماعت کے لئے تاکیدی حکم ہے، سی ای جماعت کا وجوہ ہے اور ان تمام امور کے ترک کا حکم ہے جو نمازِ جماعت اور اجتماعِ جماعت کی شرکت سے مانع ہو سکتے ہیں پھر ذکر ان کی کفرت پر بھی زور دیا گیا ہے، تاکہ پر صلاح و فلاح دارین کا ذریعہ بن سکے اور کامیابی سے ہمکنار گردے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کی یاد سے غافل ہونا باعثِ ہلاکت ہے اور آپ دوسرا رکعت میں سورہ منافقون پڑھتے تھے، جس میں سے نابآب آپ کامشاویہ تھا کہ امسدہ کہ نہادی سے

ڈرائیں جو دینی اور دنیاوی تباہی و بریادی کا سر جثیہ ہے، نتیارت کو اس بات پر مبنی کرنا مقصود تھا کہ مال، اولاد، اور دنیا کا لامع تم کو نماز جمعہ اور اللہ کی یاد سے، خبردار کمپنی روک نہ دے، اور آخر میں موت کی یاد تازہ کرائے اصل مقصد کی طرف متوجہ کرنا اور اس کے موقع سے ہشیار کرنا تھا کہ جو کچھ کرنا ہے یہیں کرو، وہاں اس کا موقع نہیں ہے بعد موت ساری تمنا اور آزادی سو دہوگی (زاد المعاواد ص ۱۱۶)

آج بھی امرت کے لئے وہی طریقہ مستون ہے جو حمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا تھا چنانچہ ہفتہ میں جب یہ عظیم اثان اجتماع ہوگا، مسلمان فلوم کے ساتھ جمع ہوں گے تو قیامت کی وہ سخت گھٹڑی یاد آئے گی جب نفسی نفسی کا عالم ہوگا، نفس اور اعمال کے اختساب کا موقع پیدا ہو گا اور امام جب کبھی نماز میں سورہ جمیع اور منافقون کی تلاوت کرے گا تو ہمارے قلوب میں ایک بے صہبی کی کیفیت پیدا ہوگی

پورا شہر ایک امام کے پیغمبر پھر اس ہفتہ والاجماع میں پنج قوتہ جماعت کے فائدوں کے ساتھ ساختہ بھی ہے کہ چند مسجدوں کی جامعیتیں ایک مسجد میں سمٹ آتی ہیں اور سب کے سب صرف ایک امام کی پیغمبری کرنے ہیں گویا یہ امام پورے شہر کا امام ہوتا ہے اور آج اس کی حرکت و سکون کی پوری مطابقت کی جاتی ہے، یہ امام اس دن ایک بلین خطبہ دیتا ہے جس میں حمد و فتنہ کے بعد قرآن و احادیث پاک کی روشنی میں فرا لفظ اور فرماداریوں کی یاد دہانی کی جاتی ہے، امام شہر کی سیاسی و دینی رہنمائی کرتا ہے اور ہفتہ بھر کے نشیب و فراز سے آگاہ کرتا ہے، بنی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور خلفائے راشدین کا تذکرہ کرتا ہے اور خیر القرون کی یاد تازہ کرتا ہے اور اس طرح اس دور کے احیاء کے لئے آئھاتا ہے۔

تبیین و شاعت کی اہمیت ایسی وجہ ہے کہ خطبہ کا سنتنا واجب قرار دیا گیا ہے، امام جہاں خطبہ بخیت کی نیت سے نکلا، دنیا کی ساری باتیں باعث گناہ ہو گئیں جن امور کی اجازت بھی وہ بھی شرعی طور پر اب باقی نہیں رہی، کوئی بھی کچھ بول نہیں سکتا، حتیٰ کہ نفل و سنت پڑھنے کی بھی گناہ باقی نہیں

رسپی، آں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے -

اذا فلت لصاحبک يوم الجمعة الفت  
اگر امام کے خطبہ دیتے وقت تو نے اپنے  
کسی بھائی کو یہ کہا کہ جب رہو تو یہ بھی قوتے ایک  
والامام مختطفہ فقد لغوت  
دیکاری بالانفصال يوم الجمعة)

اذاز خطاب اگر یا امام کے سوا کسی اور کوئی حق نہیں کہ کچھ بولے، یا امر بالمعروف کرے، یہ ساری چیزیں  
صرف امام ہی کے لئے اس وقت مخصوص ہوتی ہیں۔ خطبی قوم کا بہترین شخص ہو گا، اس پڑھنا  
خطبہ میں ایسی کیفیت طاری ہو کہ اس کی زبان سے جوابات نکلے، اثر میں ڈوبی ہوتی ہو؛ نہ کہ قوم کے  
قلب و جگہ پر تیر کی طرح وہ بات لگتی ہی جاتے سر کار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا طرز خطابت اس  
دن اسی اذاز کا بوتا تھا، حضرت جابر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں -

کان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
آں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم جب خطبہ دینے (آنکھیں  
سرخ ہو جاتیں اور کداز بلند، اور لب دلچسپی شدت  
اذا خطب احرست عیناہ و علا صورۃ  
و اشتداد غصہ حتی کانه منذر جیش  
پیدا ہو جاتی، معلوم ہوتا آپ کسی نشکر سے ڈرا ہے  
یقیں صحکمرو مسلم و یقیول بعثت آنا  
ہیں اور فرمادی ہیں کہ در کتاب معجم و شام میں  
یقیں صحکمرو مسلم و یقیون اصحابیہ  
ٹوٹ پڑنے والا ہے اور فرماتے کہ قیامت اور مرے  
در میان سب انسان فرق ہے مبتدا شہادت اور علیٰ  
السبابة والوسطی (مسلم کتاب المجد ص ۱۷)

آنکھیں کے درمیان

امام کی ظاہری هیئت اس دن امام کی ظاہری ہیئت بھی ذرا عمدہ اور سنایاں ہوئی جاتی ہے، اما حضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق کتب حدیث میں اس طرح کی باتیں ملتی ہیں، حضرت عمر بن حربت:  
کا بیان ہے -

ان النبي صلی اللہ علیہ وسلم خطب  
باعظ عامة سوداء قد امسني طرفها

بین کتفیہ بدم الجمیعہ (سلم) آپ کے شانوں کے درمیان لٹکتا ہوتا۔  
سامعین کا حافظ جمیع کے دن جو مستحبات و مسنونات ہیں ان کو سامنے رکھے یہے تو جماعت کی شان و شوگفت اور بھی نایاں معلوم ہو گئی، غسل، مسواک، خوشبوجنی المقدور، اچھا بابا، وغیرہ وغیرہ پھر امام کو ہدایت ہے کہ خطبہ ایسا دے کہ سامعین پورے کیف و نشاط کے ساتھ متنیں، ان کے جوش و انبساط میں کوئی فرق نہ آئے، ارشاد بخوبی ہے

از طول صلوة الرجل وقصص خطبته مرد مون کی لمبی نماز اور مختصر خطبہ اس کے فقیہ بنے  
منبأة من فقهه فاطليلا الصلوة واقترا کی علامت ہے پس نماز لمبی کرو اور خطبہ مختصر اور بلا  
الخطبة دان من البيان سخرا مسلم (المختصر) شریف بن بیان جادو ہے۔

اس کا یہ مطلب یعنی نہیں ہے کہ مزدورت کے وقت بھی اختصار ہی سے کام لیا جائے جس سے مزدورت پوری نہ ہو سکے۔ بلکہ امام کو مزدورت کے وقت اس کا انتیار ہے، خود اُن حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم کا دستور یعنی یہی تھا کبھی خطبہ کو طول دیتے اور کبھی اختصار سے کام لیتے، صیبی مزدورت محسوس فرماتے، علامہ ابن القیم لکھتے ہیں : -

وكان يقصر خطبته أحياناً ويطهرا بسي لوگوں کی مزدورت ہوتی، اسی کے سطاف احیاناً يحسب حاجة الناس (زاد العادیہ) آپ خطبہ دیتے کبھی مختصر اور کبھی لمبا امام کی توجیہ اخطبیہ میں اس کا یہی کا ظریب ہے کہ امام خطبہ دیتے ہوئے کھڑا رہے، اور اس کا رخ قوم کی طرف ہوتا کہ امام کی طرف قوم کا رجحان باقی رہے اور اس کی باقی قوم کو متاثر کر سکیں، الیکوین مصلی اللہ علیہ وسلم کا یہی معلول تھا۔

وكان يخطب فاما... . . . . . إذا أصلد آنحضرت مصلی اللہ علیہ وسلم کھڑے ہو کر خطبہ دیتے المنبر اقبل بوجهه على الناس (زاد العادیہ) تھے اور منبر پر لوگوں کی طرف متوجہ ہوتے۔

اس طرف اشارہ گز رچکا ہے کہ امام رخطب، معنی اپنے صہبی سے قوم کی طرف متوجہ نہیں ہونا ہے بلکہ اس کو دلی اور روعلی توجیہ بھی قوم پر رکھنی چاہتے۔

قویوبیت دعا کی گھری اس جمیع کے دن ایک گھری ایسی ہے جس میں دعا بین خصوصیت سے مقبول بارگاہ ہوتی ہیں، حدیث کے انفاظ قوتیاتے میں کہ دعا ضرور قبول ہوتی ہے اس گھری میں مومن کی

دعا در دنیں کی جاتی رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دفعہ جمعہ کا تذکرہ کرتے ہوئے ارشاد فرمایا  
 فیہ ساعۃ لا یوقنها عبد مسلم دھو صلی  
 جلد کے دن ایک ایسی گھڑی ہے جس میں مر مسلمان نہز  
 سیل اللہ شیشا ۱۲۱ اعطاه ۱۴۸، اشار  
 پڑھے اور اپنے اللہ سے کسی چیز کی دخواست کرے  
 قوی اللہ تعالیٰ وہ چیز سے عطا کریں اگر وہ گھڑی غصہ بردن ہے  
 بیدینقلہما د مسلم کتاب انجد مصلحت ۱۶۷، ۱۶۸  
 یہ ساعت استجابت پانی ہے یا آسمانی گئی؟ ہر عجیب میں یہ ساعت آتی ہے یا کسی خاص میں  
 اس باب میں مختلف اقوال ہیں مگر جو صحیح مذہب ہے وہ یہ ہے کہ یہ ساعت استجابت رقبہ سیت کی  
 گھڑی، پانی ہے اور ہر چیز میں آتی ہے یہ مسئلہ کمی اختلافی ہے کہ وہ کون سی گھڑی ہے، عاظظ ابن حجر  
 عسقلانی نے فتح الباری میں اس باب میں بیالیں اقوال نقش کئے ہیں اور پھر ایک قول کا مأخذ اور  
 اس کی دلیل بھی لکھی ہے، مگر راجح یہی ہے کہ اس قبولیت کی گھڑی کو چھپایا گیا ہے، کوئی خاص  
 گھڑی متین نہیں ہے اور اس سے مقصود یہ ہے کہ بنده اس گھڑی کی تلاش و جستجو میں ہمیشہ ہرجو  
 کو پورے دن رغبت سے عبادت میں مصروف رہے،  
 ناز جو کی تاکید اپنی خصوصیات کی وجہ سے ناز جو کی سخت تاکید ہے اور باجماعت ناز کا حکم ہے  
 جمعہ کی انفرادی ناز سر سے سے جائز ہی نہیں ہے البتہ جو لوگ معذور و مجبور ہیں وہ بجائے محمد ظہر  
 کی ناز پڑھ سکتے ہیں، قرآن میں اس نام سے ایک مستقل سورہ موجود ہے اس میں یہ آیت بھی آئی ہے  
 ۱۱۵) يَعْلَمُ الَّذِينَ أَمْنَوْا إِذَا لَزِدُوا لِلصَّلَاةِ  
 ۱۱۶) مَنْ يُؤْمِنْ بِيَوْمِ الْجَمْعَةِ فَأَسْعِوا إِلَيْيَ ذَكْرِ اللَّهِ  
 ۱۱۷) وَذَرْمَ الدَّبَّابَ (جمد)  
 حدیث میں مختلف پیراء سے اس کی اہمیت ذہن نشین کی گئی ہے یہاں صرف چند عدیثیں  
 پیش کی جاتی ہیں۔

الْجَمْعَةَ حَنْ رَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ فِي جَمَعَةٍ  
 هُرَسْلَمَانْ مُرْدِ رَجُوبَ كُلِّ جَمَعَاتِ اِيمَانْ مُغَزِّدِي حقَّ ہے  
 الْبَيْتَ قَارِبُ نَسْبَيْ فَلَامْ حُورَتْ - بَجْ اور سمار -  
 مریعن (راہدار)

ذکر جمیع دجالعت کی دعید بیان فرمائی گئی ہے حضرت ابو ہریرہ اور عبد اللہ بن مفرز ماتے ہیں

سَعْدَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
يَقُولُ عَلَى مَعْدَادِ مَنْبُرِهِ شَخْصِينَ أَقْوَامٍ  
عَنْ وَعْدِهِمُ الْجَسْعَاتِ ادْجَنِينَ اللَّهُ عَلَى  
كُلِّ بَحْرٍ شَعْلَيْكُمْ مِنَ النَّانَافِلِينَ  
(سلمكم من الجن والسماء)

ہم سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو متبرہ فرمائے  
ہوئے تاکہ یا تو لوگ جہوں کے ترکے پاڑائیں گے  
یا پھر اللہ تعالیٰ ان کے دلوں پر مہر لگا دیگا۔ پھر الیت وہ  
غلتوں میں ہو جائیں گے۔

ایک درسری حدیث میں ہے جو ایواد و میں ہے کہ جو شخص مستحقی کی وجہ سے تین جمعہ  
ترک کر دیتا ہے اللہ تعالیٰ اس کے دل پر ہر کروڑیا ہے، مسلکم شمریعن کی ایک حدیث میں آپ کو جو  
لوگ حمد کی نماز میں نہیں آتے جی چاہتا ہے ان کو ہونک ڈالوں، علامہ ابن القیمؓ نے ان ہی حجقوں  
کے پیش نظر کہا ہے کہ «حمد کی نماز فرنگیں اسلام میں موکد تر ہے اور اس کا اجتماع، علمیہ ایشان  
اجماع ہوتا ہے، اتنا علمیہ ایشان کو عذر کے بعد فرنگیں اجماع ہی ہے، جو اس کی شرکت ممکن ہے اپنی  
مستحقی رو بنا ہلکی کی وجہ سے ترک کرے گا، اللہ تعالیٰ اس کے دل پر غفلت کی ہر کو دین گے،  
اس کا رتبہ اعلیٰ ہے اور اتنا اعلیٰ کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ اکی قربت اور سب سے اول اس کا  
میداران لوگوں کو فضیل ہو گا جو تمہرے کے دل کا امام کے زیادہ قریب ہوئے ہیں اور سویرے جان  
مشهد ہاضم ہوتے ہیں۔

یہ سب تاکید اسی سنت ہے کہ عاصم مسجدوں کا قدرتی نظام پہیش ملحوظ بنیاد پر تاکیم ہے  
امدادان کے اجتہادوں سے جو بھی مردمی و دینیادی فائدے ہو سکتے ہیں فرنگیں ایشان قویہداں سے پورے  
طور پر مستفید ہوتے ہیں اور غفلت، کارپی، اور بدیعتی وغیرہ ایں میں اثر پذیر نہ ہو سکے۔

ایک عام فائدہ اشرفت ..... میں عرض گرا یا ہوں کہ جمہ کے اجماع میں شہر کے ہر طبقہ کے لوگ  
شرکیت ہوتے ہیں علماء، رہنما، فیضاء، رؤساء، مختار، عزیاء، فخراء، مختصریہ کہ ہر شعبہ زندگی کے نظر چیزیاں ہیں  
ہوتی ہیں، اہر ایک دوسرے کو عیرت و بھیرت کی نظر سے دیکھیں گے، کسی کو تعلیم اور معلوم و نمون کی  
اشاعت کی فکر ہو گی، کسی کو ترکیہ تکوپ اور روحانی اصلاح کی ضرورت محسوس ہو گی کوئی سمازوں  
کی اقتضاوی اور معاشرتی زندگی کا باائزہ لیجتا، کوئی پست خیال افزاد کی زرفی کی اسکیم بنائیجدا اور کچھ لوگوں

میں کسبِ علال کی آنکھ پیدا ہو گی، گویا پسارے طبقے میں کہ ہر ہفتہ اور کچھ نہیں تو مسلمانوں کی سیاست  
کا احساس تو ضرور ہی اپنے اندر پیدا کریں گے۔ اور ہر قلب پر ایک چوتھی سی لگے گی۔

مسجدوں کا ایک اور نظام عیدگاہ کے نام سے اس ہفتہ دار اجتماع کے علاوہ سال میں دو مخصوص اجتماع

اور بھی ہوا کرتے ہیں ایک کو عید الفطر کہتے ہیں اور دوسرا عید اضفخے کے نام سے موسم ہوتا ہے ان کا  
نظام عیدگاہ کے نام سے تایم ہے اس کو مسجدوں سے بڑا گھر (الملق) ہے اور یہ مسجدوں کے نظام  
سے الگ نہیں کہا جاسکتا، عیدگاہ بہت سے شرعی احکام میں مسجد کے تابع ہے اور اس سے بڑا کر  
یک عمومی اجتماع مسجد میں بھی ہوتا رہتا ہے، فرق یہ ہے کہ یہ پنجتہ نمازوں میں داخل نہیں بلکہ علیحدہ ہی  
اور سال میں پانچ نمازوں روزانہ پڑھی جاتی ہیں شریعت میں ان نمازوں کو وجوب کا درج  
حاصل ہے اسی وجہ سے اس کے لئے نہ ادا ان ہوتی ہے ذکر برپا۔ تقبیہ شرائط فرق پیاوی ہی پی جو حبہ کیلئے ہی  
یہ اجتماع ہفتہ دار اجتماع کی نسبت سے زیادا شاذ ہوتا ہے، اس میں اہتمام کچھ زیادہ  
ہوتا ہے اور عموماً اس کی ادائیگی بجائے مسجد کے باہر ہیدان میں ہوتی ہے ایک میں صدقہ فطرة کا  
تلقی ہے اور دوسرے میں "زیارتی" کا جس سے غرباء و فقراء کی تھوڑی بہت امداد ہو جاتی ہے  
اور اس طرح وہ بھی اس سرست میں پڑا پر کے شریک ہو جاتے ہیں۔

ذخیرہ احادیث کو سامنے رکھ کر حبہ شرکتی فویجی معلوم ہو گا کہ اس موقع سے جہاں در  
بہت سے فائدے اور مصالح مقصود ہیں وہاں تکہہ اسلام اور شوکت مسلمین کا اظہار بھی ہے  
اور غالباً اسی وجہ سے حکم ہے کہ ایک راستے سے جاتے اور والپی دوسرے راستے سے ہو، بلکہ ایک  
میں تو آباد از بلند تکبیر کا بھی حکم ہے،

کتبِ حدیث میں یہ بھی واقعہ مذکور ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے عبید کے موقع  
پر عورتوں کے اجتماع کا بھی حکم دیا ہے حتیٰ کہ ان عورتوں کو بھی تنکھنہ کا حکم ہے جو نمازوں پڑھ سکتی  
ہیں، اس کی وجہ پر بعض علماء پیاوی تبلاتے ہیں کہ شرودع اسلام میں اس سے بڑی حدود اخہار شان و  
شکوہ تھا اور اب پونکہ یہ مذکور است اس پیاوے پیاوی نظری اس لئے عورتوں کا اجتماع ناپسند کیا جاتا ہے

اور بعض لوگ تو اس بھی اس ملائق پر خود جناء کے قابل ہیں، تفصیل اپنے موقع پر آتے گی۔ اجتماع عدین کی اہمیت ان اجتماع عدین سے بھی خیر القرون میں کام بیا گیا ہے، اور آج بھی ان سے کام یا جا سکتا ہے یہ الگ بات ہے کہ ہم دین کی ان حکمتوں سے واقع نہیں اور یہ کہ اس اجتماع سے کام لینا چھوڑ دیا، آج بھی اگر ارباب فضل و کمال اس طرف توجہ کریں تو ان اجتماع سے ایک بڑی کافرنس کا کام یا جا سکتا ہے، دین کی باتوں کی اشاعت بہولت ہو سکتی ہے، بہت سے ان سماں کو ہر دین سے نا آشنا ہیں انھیں دین کی تعلیم دی جا سکتی ہے۔

بہر حال آج ہم اپنی غفلتوں کی وجہ سے جو کبھی کریں مگر حدیثوں سے معلوم ہوتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان اجتماع و بنی سے ٹبکار کام لیا، تبلیغ و اشاعت میں ان سے آپ کوثری مدد ملی ہے، جہاں جیسا اہم کام بھی اس موقع سے آپ نے انجام دیا ہے بلکہ حدیث میں اس کا کچھ خصوصیت سے ذکر ملتا ہے، حضرت ابو سعید خدریؓ فرماتے ہیں۔

|                                    |                                                          |
|------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| کان النبی صلی اللہ علیہ وسلم یخراج | بنی اکرم مسلم عبید العظار عبید المعنی میں عبید گاہ تشریف |
| یوم الفطر دال ضحی الصلوٰۃ          | لائے، سب سے پہلے نازد افریت، پھر نارخ برک                |
| فاذ شئ بید ابہ الصلوٰۃ شحر         | لوگوں کی طرف توجہ فرماتے، اور لوگ اپنے جگہ بیٹھے         |
| یصرفت فیقوم مقابل لانا س دانا      | ہوتے ان کو فجعت فرماتے اور تاکیدی حکم دیتے               |
| جلوس علی صفو فهم فیعظیمہم دیوما    | اگر نکرا سلام کی روایتی کا ارادہ ہوتا تو اس کو روانہ     |
| دیامرہم دان کان بیمید ان ایقطع     | فرماتے، یا کسی صدری کام کا ناجام دینا صدر ہوتا           |
| بعثاقطعه لواهر لشی امر بد شم       | تو اس کے متعلق حکم فاذ فرماتے، پھر واپس مدت              |
| ینصوفت رجاري اب الخروج الصلی       |                                                          |

لکھی اور دینی کام ایہ حدیث لکھنی واضح ہے، الفاظ حدیث میں اس اجتماع کے ہم باثان ہونے پر کس قدر زور معلوم ہوتا ہے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کتنا عظیم الشان مصرف لیا، نبادین اور دانیگی کا کام کوئی معمولی کام ہے کاش اس سے ہم بستی عاصل کریں اور ملکی یاد یعنی جس طرح

کا کام درپیش آئے اس سے مدلیں، اس وجہ سے اور کبھی کہ اس طرح کا اجتماع آج کل آسان کام نہیں، اور غالباً اسی حکمت کے پیش نظر عینہ کا خطبہ نماز بعد رکھا گیا ہے، کہ باطنیان تبلیغ و ارشاد دین کا کام انجام پاسکے، بخلاف جمیع کے کوہ نسبتاً جلد ہوتا ہے خطبہ نماز سے پہلے رکھا گیا ہے بلاشبہ کبھی بات ہے کہ جمیع بعد نماز و سنن ہیں جو عینہ بعد نہیں ہیں۔

عن ابن عمرؓ قال كان رسول الله صلى  
الله عليه وسلم و أبا مكرين و عمر بن الخطاب  
الصيدين قبل الخطبة (بخارى بالخطبى بالبرى)  
حضرت عبد الرحمن بن عيسى روى أن النبي صلى  
عليه وسلم و أبا مكرين و عمر بن الخطاب  
كما زاد خطبته سے پہلے أذاناتي.

اس موقع پر امام حضرت صلی اللہ علیہ وسلم عورتوں کو کبھی نصیحت فرماتے اور انہیں بھی ان کے فرائض یا دلالاتے نہیں حدیث میں یہ واقعہ مصرح ہے ملاحظہ ہو۔

ثواب النساء فزعهن ذكرهن وإنهن بالقصدة (مردوں سے فارغ ہو کر) آپ عورتوں کے مجمع میں تشریف لاتے ان کو وعظ و نصیحت فرماتے، اور سلامتی ہیوین الی اذا انهن و حلولهن  
سد ۹ و نیت کی تلقین فرماتے راوی کا بیان ہے کہ  
میں عورتوں کو دیکھنا تھا کہ اپنے کافروں اور گروں  
کے زیورات پر ہبک پڑتی تھیں اور حضرت بلاںؓ  
کے حادث کرنے تھیں۔ پھر آپ حضرت بلاںؓ کے ساتھ  
اپنے گھر تشریف لاتے۔

مسہدِ حرام کا اجماع امیدِ اصحابی کے موقع پر دیتائے اسلام کا عظیم اشان اور بے مثال اجتماع ہوتا ہے افادہ ہاں ہوتا ہے جو اس حضرت کا مولہ ہے، جو مقام ابتدائے بنی آدم سے مرچ غاصد ر عام ہے، جو عرشِ الہی کا سایہ اور اس کی رحمتوں کا قدیم مرکز ہے اور جس کو "سرہ الارض" زناف زمین کی حیثیت حاصل ہے، یہ دنیا کے اسلام کا شیرازہ ہے جس میں سائے فرزندانِ توحید بندھے ہوئے ہیں، چاہے وہ کسی گوشہ زمین کا باشدہ ہو، اور جس نسل و خاندان سے کبی تعلق رکھتا ہو،

اہن شان دی سے بات سمجھیں اگئی ہو گئی کہ مری مراد مکہ معظومہ با وسرے لفظ میں مسجد حرام سے ہے جو روئے زمین کی پلی مسجد ہے اُن اُقلیتیں وَصَحَّ لِتَائِسِ اللَّهِ الْعَلِیِّ بِیَقِنَّةٍ مُبَاشَرًا بِالْهُدَیِّ لِلْعَالَمِیْنَ۔ اسلامی عالمگیر کافرنیشن [اسی مسجد حرام کو یہ شرف حاصل ہے کہ اول یوم سے یہ انسانوں کا صریح عالم رہی اور جب سے عالم میں اسلام کی نورانی کرنے پہلیں ہر سال یہاں "اسلامی عالمگیر کافرنیشن" ہوتی ہے جس میں پڑب سے ملکر چھپم اور آتر سے کہ دکھن تک کے اسلامی خاندانے شریک ہوتے ہیں اور ایک مقام اور ایک تاریخ میں جمع ہو کر اللہ تعالیٰ کی وحدت ایت اور محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کا اعلان کرتے ہیں اور جمیع بھی ہوتے ہیں کس شان سے، کہ ان سب کی سکونتی زبان ایک ہوتی ہے سب کی ظاہری ہمیشہ ایک سی ہوتی ہے، سب کی آواز اور بکار بھی تقریباً ایک ہی ہوتی ہے، یہاں تک و قوم کا سوال درج جاتا ہے، نسب و نسل کا بات پاش پاش ہو جاتا ہے ایک رشتہ سائے رشتوں پر غالب ہو جاتا ہے مختصر یہ کہ سب ایک خاندان کے افراد بن کر جمیع ہوتے ہیں۔

کون سا ایسا کام ہے جو اس غلطیم اشان تاریخی اجتماع سے انجام نہ پا سکے، رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس عالمی مجلس سے بڑا کام لیا ہے جسی زندگی میں بھی اور سدنی دوڑ جیات ہیں بھی، اسی اجتماع کی بکت سے اول اول اسلام مدینہ منورہ پہنچا تھا، اور عہاں پہنچ کر پورے عالم پر چھایا تھا، آپ کے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے بھی اس عالمی اجتماع سے کام لیا، ساسی بھی اور دینی بھی، اور صحابہ کرام کے بعد بھی ہر دور میں محدثین اور علماء نے اس اجتماع سے فائدہ اٹھایا، جس کی تفصیل یہاں مقصود نہیں ہے اشاعت و تبلیغ کا مردم حق کی یہ اس اجتماع سے دینی اور دنیاوی فائدے حاصل کر سکتے ہیں، یہاں اشاعت دین کا پڑا اچھا موقع ہے لوگ سب سے علیحدہ ہو کر صرف دین کے لئے جمع ہونے ہیں، اور سب سے کث کر ایک مقدار کے لئے دود دلاز سے چل کر آتے ہیں، خدا کے سمازوں کی سونی ہوتی بستی جا گے اور مدنظر مسامنہ کے ہن اہم شعبوں پر غزو و فکر کرے۔ اسی مسجد حرام کے باب میں قرآن کا اعلان ہے وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَسَاجِدَ لِلنَّاسِ وَأَنْتَارِ بَقِيَّةِ الْأَرْضِ، اور اسی کے متعلق حضرت ابراہیم علیہ اسلام کو ارشاد ربانی ہوا تھا اُذن فی النَّاسِ يَا أَيُّهُ الْأَنْوَفُ بِرَجَالٍ أَذْعَانِيْنَ كُلُّ ضَاحِيَّةٍ مِنْ كُلِّ فَخْرٍ عَيْنِيْنَ (رج ۴-۳) (جس کی تفصیل اول کتاب میں لگرد ہے)

# امیر الامراء نواب نجیب الدولہ ثابت جنگ افسر

## جنگ پانی پت (۳)

(از جناب مفتی انتظام اللہ صاحب شہابی الکبر آبادی)

فائزی الدین خاں عماو الملک اگر ان سے ملے اور شجاعانہ تیور دیکھ کر بہت خوش ہوتے اپنی فوج کو نجیب خاں نے دہلی کی شہر پناہ کے بنچے لاکھڑا کیا وہیں فوج کے لئے خیر بھی لگادنے کے صدر جنگ اپنے ولی نعمت کے مقابل حق تک خواری یہ ادا کر رہے تھے۔ دہلی سے دو میل کے فاصلہ پر چاؤں اور مریٹوں کو تمہارہ لکھور چے جائے پڑے تھے۔  
دہلی کی شہر پناہ پر شاہی توپیں اور رہنکے چڑھے ہوئے تھے نجیب خاں نے یہ طریقہ اختیار کیا اور زادہ بسیح آٹھ کروڑ سومن کے موڑوں پر حملہ کرنا اور شام کو شہر کے بنچے اکراام کرنا آڑش کو تسلیکی جنگ میں گناہیں جو صدر جنگ کا سپہ سالار تھا نجیب خاں کے ہاتھ سے ماڑا گیا اس بیادر کی موت سے صدر جنگ اور اُس کے حاشیوں کا حوصلہ پست ہو گیا ایک دن اس کے مغلبوط موڑ پر پلاںیا مذکور کہ سورج مل جات اور صدر جنگ کو میدان سے پہ پا ہونا پڑا شاہ کو اس کا رگزاری کی خبر پہنچی جو شرمسرت میں شاہ کی نیمان سے بے اختیار نکل گیا۔

”نجیب خاں رسالدار ہیں بلکہ نواب نجیب الدولہ نے مرد ہم فتح کیا۔“

شام کو نجیب خاں بعد فتح بایی و اسی ہوئے باو شاہ نے شرف باری بیٹھا اور فوجت ہم

لے نجیب الدولہ از مرزا اکبر شاہ خاں (غمبرت سالہ)

خلعت اور فوایل کا علم عطا ہوا۔

بادشاہ اور وزیری کی اس جنگ کو چھ ماہ ہو چکے تھے اب رنگ بدل چکا تھا اور ہر یاد فناہ نے نجیب الدولہ کی بہادری اور شجاعت و پیغم کر نام سبیر و نی افواج کی اعلیٰ سرداری عطا کی اس نے صدر جنگ کے پڑا کھاڑ دسے سورج مل جات تو دم دبا کر بہت پور جتنا بنا آخ کار صدر جنگ نے معافی کی درخواست کی اور اس کو بہت غنیمت سمجھا کہ اور صکی صوبہ داری پر فائز رہ کر اپنے علاقوں کو چلتے ہوتے۔

خطاب احمد شاہ نے وزیر فائزی الدین خاں کی سفارش سے نجیب خاں کو خطاب اور منصب ہفت ہزاری اور نقارہ و لشان اور منصب نجیب گیری اور سہار نبور کی ہاؤ نی مرحمت کی۔ انداد شر و فدا و نواب نجیب الدولہ نے اروگر و جو فسادات اُٹھتے رہتے تھے ان کا جس خوبی انداد کیا۔ مظفر نگر میں چیت سنگ نے بڑا فتح بیا کر رکھا تھا اور لوٹ مار مجاہد کی تھی نواب کے ہاتھوں قتل ہوا اور تمام مظفر نگر اور اس کے مضافات پر قابض ہو گئے اس طرح دو آنکھ و جمن اور گلگھا کے مشرقی جانب کار و ملکیت کا متری حصہ بھی نواب کے حصہ میں آگیا تھا، اع میں مالن ندی کے بائیں کنارے برلنے نام سے شہر آباد کیا۔

بیب آباد اشہر کی آبادی کا اہتمام اپنے ایک ہندو کار بندہ کے سپرد کیا تھا تھے پھر گل نہ کی تعمیر کا ہم ایک مسلمان کو بنایا مظفر نگر کے ضلع سے بنتے، لکھتی، برسن لاؤ کر آباد کئے گئے اور تمام ترقی ہندو نگی ولدی میں عرفت کی۔ چنانچہ ضلع مظفر نگر کے فصیب شاہی سے جو ہندو لاؤ کر آباد کیے ان کے نام کا محلہ اب تک شاصلی نامی ہے۔

اس کے علاوہ ہندوں کو مکانات نواب نجیب الدولہ کی طرف سے بنے بائے عطا ہو اور پھانوں کے لئے یہ تھا وہ خودا نے مکان تعمیر کرائیں قلعہ سپرد گذھ میں مسجد شاندار تعمیر کرائی گئی فائزی الدین کا دلی پر تبدیل ہوئی میں عازی الدین خاں حکومت دہلی کے سیاہ و سفید کا مالک بنا ہوا اس نے چناب کو بھی دہلی سے ملجن کرنا چاہا۔ احمد شاہ درانی میرتو کو چناب کا حاکم مقرر کر تاگی تعاونہ مرا

تو اس کی بیوہ مغلنی ریا مراد، سمجھی مدارالمہام بی اور نابانے بیخ کو حکومت پر بحال رکھا۔ خازی الدین نے جولائی ۱۷۵۶ء میں مریٹوں کو مدد کے لئے بلا یا اور بادشاہ کو تخت سے آٹا کر آنکھوں میں سلانی پھر واکر بندھا کیا اور اس کی جگہ چہاندار شاہ کے بیٹے عزیز الدین کو عالمگیر خانی لقب سے تخت پر بٹھایا۔ اس واقعہ سے شہر میں اس کے خلاف فوراً شپا پور گئی تو مصلحت یہ دیکھی کہ کچھ دن کے لئے دلی سے دور رہے چنانچہ بیگ خان کا تخت کیا اور سیرمیونی کی لڑکی سے شادی کی اور اس کو دھوکہ دے کر لاہور پر قبضہ کیا۔ ادینہ بیگ خان کو تیس لاکھ سالاہ خراج کے وعدے برلا ہو رکا صوبہ دار مقرر کیا اور معد بیوہ و دختر میں منود ہلی والیں روانہ ہو گیا۔ ان روابط کی اطلاع شاہ درانی کو ہوتی وہ نہیں تھت غصہ بنیاگ ہوا اور فوج جرارے کے ہندوستان پر چڑھ دوڑ اور تندبار سے بڑی تیزی کے ساتھ خود کو لاہور پہنچایا۔ ادینہ بیگ خان شاہ ابدالی کے ملک کی خبر سننے ہی بھاگا اور ہائی حصہ میں ہادیں ہادیں ملک سے چاکر للا۔

”شاہ ابدالی دار دلاہور شد۔ چون پادشاہ میخار کوچ بکوچ از راه سرمند نواح دار الغلاف شاہ بھاگ آمد گشت فراز حبیب الدویلہ بہادر قریب بکر نال بلزست والا احمد شاہ مستقیم گشت۔ عمامہ الملک خانی الدین خان منیر شع عالمگیر خانی بادشاہ ہندوستان بطریقِ اسنقبال رفت در قصبه زیلیا احمد شاہ درانی ملاقات منور چلیں روزا احمد شاہ درانی در دہلی قیام منود حضرت سمجھ صاحبہ عبید محمد شاہ داکا زلطان صاحب محل بود۔“  
بعلاج عالمگیر خانی بعقدر خود در آمد سر در فخر خواشیں حرم فرمود۔

شاہ ابدالی عمامہ الملک سے بے حد خفا تھا مگر اس کی ساس مغلنی بیکم نے شاہ سے سفارش کی اور عمامہ الملک نے بھی خوشامد و عاجزی کی کوئی کسر نہ آئھا کی تو غصہ فرو ہوا۔

اس نفع کی یادگار میں احمد شاہ کا سکھ چلا دیا گیا جس میں شاہ اللہ ڈال دیا گیا۔ فراہمی روپیہ کے لئے سوچ جل جات کی طرف فوج مندوں ہوئی اس کی متادی اور شورہ نشی بہت بڑھی ہوئی تھی ا پسچاک سردار فغان جہان خان کے ذریب گورنمنٹی کر ادی راہ میں مختار تھا دبایں میلہ میں بجٹ

لہٰ تاریخ فتح

جیع نے ان کی سرکوبی کی خاطر متھرا کو اسوا دیا۔

صفدر جنگ مرچکا تھا مگر عاد الملک اس کے بیٹے شجاع الدولہ سے بھی خوش نہ تھا اس نے شاہ درانی سے اس بات کی اجازت حاصل کی کہ شجاع الدولہ اور دوسرے مردوں سے باشنا کے لئے روپیہ وصول کرنے معدود شہزادوں کے جاتے چاہنے غازی الدین اور عکی طرف روانہ۔ عالمگیر نانی نے شاہ درانی سے غازی الدین کی بدسلوکی کا شکوہ کیا اور کہا کہ آپ ہم کو غازی الدین خاں کے پنج سے نکالنے جاویں چنانچہ وقت روانچی تلاab مقصود آباد پر شہنشاہ عالمگیر نانی کے فرمانے پر شیخ الدولہ کو سلطنت مغلیہ کا اار پرداز مقرر کیا اور تمام اختیارات اس کے ہاتھ میں دتے۔

امیر الامرائی اوزاب شیخ الدولہ را امیرتہ امیر الامرائی سرفراز فرمودہ و خدمت بادشاہ موصوف گذشت  
و خود روانہ رفتہ رفتہ شد۔

پنجاب کا افغانستان سے الحاق شاہ ابدالی لاہور و ملکان دلوں صوبوں کی حکومت پر لپٹنے بیٹے تمہر شاہ کو مپولہ تجوہ شاہ کی شادی اس نے دختر محمد شاہ مرحوم شہنشاہ دہلی سے کر کے دلوں بادشاہوں میں قرابت باہمی کی صورت نکالی تھی اور یہ بیک خاں کو شہنشاہ کا نائب مقرر کیا گر عملی طور پر کامل اختیار اس کو حاصل رہا۔ شاہ موصوف کی واپسی کے بعد عاد الملک نے اپنی خارت کا چالی سو حصہ لیا۔

عاد الملک کے ہاتھوں خاندان عاد الملک نے جو اس وقت شاہزادگان تجوہی کے ساتھ فرخ آباد دو ذات شہنشاہ کی ایانت میں نواب احمد خاں شیخ کے پاس معمیم تھا جب شیخ الدولہ کے منصب امیر الامرائی پر فائز ہونے کی خبر یا تو چونکہ وہ اس کو اپنا موروئی ذاتی منصب خیال کرتا تھا اور شیخ الدولہ کو اس نے منفرد جنگ سے لایا تو ہونے کے وقت احمد شاہ مرحوم کی نفت اور اگر نے کے لئے دہلی میں بلایا اور شہنشاہی دربار میں عہدہ دلا اپنہ اس سے وہ تنبیہ دولتہ سے

لے چاہیے۔

بے حد ناراضی ہوا اور شہنشاہ عالمگیر نانی کی بھی جن کو خود اس نے سخت پر بھایا تھا مخالفت پر کمرستہ ہو گیا۔ بھی حما و الملک تھا جس نے شاہی خواستن کو ملہار راؤ بلکر کے ہاتھوں گرفتار کر لایا اور احمد شاہ کو گرفتار قتل کر کے رعب و دماب شہنشاہی کو سخت صدمہ بخیا اور اب وہ اپنے دست کر نہ سکتے۔ کو اپنار قیب تصور کر کے اس کے استیصال کے فکر میں لگ گیا۔۔۔۔۔

۔۔۔ اور عالمگیر نانی سے زبردستی اس کی منظوری حاصل کرنے

کے تھے اس شہنشاہ و نجیب الدولہ کو ایک دوسرے سے جدا کرنے کی نظر کی:

مغل شہنشاہی کی عقیدت مرہٹوں کے دلوں میں اعتماد الملک نے نجیب الدولہ کی مدافعت میں یہ طریقہ اختیار کیا کہ بالاجی باجی راؤ پیشو اکے بھائی رگہنا تھا تو عرف رکھو بکو انی امداد کے لئے بلڈیار گھو بآس وقت مالوہ میں اس استحقاق کی بناء پر چوتھا نار کر رہا تھا جو باجی راؤ پیشو اکو صوبیہ داری مالوہ کا فرمان پیش کیا ۔ شہنشاہ محمد شاہ جنت آرامگاہ سے <sup>۱۶۲۴ء</sup> میں عطا ہونے کی بناء پر پیدا ہوا تھا۔ مر ہٹے اگر چہ چوتھا نار کے شائون سے مگر ذات شہنشاہی کا ان کے دلوں میں غاصن ادب و احترام تھا اور وہ سخت مغلیہ کی آڑ میں اپنا اقتدار فایکر نہ اور ہندو ہنگوں کی مذہبی مراسم کی آزادی کو بحال کرنا چاہتے تھے جو اکابر اعظم اور اس کے جانشینوں نے ان کو عطا کی تھی۔

مگر منغیہ شہنشاہی اقتدار کے زوال پر یہ ہونے پر بعض علاقوں میں خود سر مقامی حکام نے اس پر بندشیں عائد کر دی تھیں صرف سدا شیور راؤ بھاونے اپنے سر بر اور وہ مرہٹہ رفقاء اور اجھوڑے رفیس کی مرثی کے خلاف اپنے فرقہ کی مقرریالیسی سے انحراف کرنا جا باتھا جس کا خمیانہ بھگتا ہے۔ مرہٹوں کا ہندو مسلمانوں سے یکسان برناز <sup>۱۶۲۴ء</sup> میں باجی راؤ پیشو اسے خود دار السلطنت دہلي کے گرد نوارخ میں لوٹ مار کی تھی مگر اس کے ساتھ ہی اہل کا کے میدے میں ہندو قتل کو بھی مسلمانوں کی طرح روٹا کھسو ہاتھا۔

اس کے بعد مرہٹوں نے قودار السلطنت کا اس وقت تک رخ نہیں کیا جب تک عادالملک جیسے موروثی و شہنشاہی جہدہ دار نے اپنی ذاتی افواہ کے لئے مہاراڑا اور جیا پاسند ہیں بلکہ اور شاہ ابدالی کی واپسی کے بعد سجیب الدولہ کی ضرر رسانی کے لئے مہاراڑا بلکہ اور جگہ باؤ کو ظلہ نہیں کیا۔

عادالملک نے اپنی ذاتی سپاہ ان و دنوں سرداران مرہٹوں کی فوج کے ساتھ شامل کر کے دلی کو مصوّر کر لیا احمد خاں بیگش کو بہکار کر سہرا لیا تھا کہ سجیب الدولہ کو مژول کر کے تم کو امیر الامر اڑا کرایا چلے گا اس کے ساتھ لگے چلے آتے تھے۔ سجیب الدولہ ہام یوم تک مرہٹوں اور عادالملک اور احمد خاں بیگش کی افواج سے مقابلہ کرتا ہاگر عالمگیر نانی یہ زنگ دیکھ کر گھبرا سے گئے۔

مہاراڑا اور سجیب الدولہ سے تعلقات کا قائم ہونا اور سجیب الدولہ سے کہا کہ اس وقت میری اور تمہاری جان اسی طرح بھتی ہے کہ صلح کر لی جائے سجیب الدولہ نے جب باوشاہ کا یہ زنگ دیکھا مہاراڑا کے پاس پیام بھیا کریں اب تمہاری مراجحت چھوڑتا ہوں اور اپنے علاقہ کو جانا ہوں مہاراڑا نے اس کو تائید غلبی سمجھ کر بڑی عزت و احترام کے ساتھ استقبال کے لئے آمدگی ظاہر کی جان پنج فواب سجیب الدولہ نے تمام ساز و سامان و اساب و فوج و بار باری وغیرہ کے ساتھ قلوسے نکلے اور مہاراڑا بلکہ کے خیوں کے قریب ایک روز قیام کیا حاصل بن افواج نے ہر قسم کی تنظیم و تنکیم کو محفوظ رکھا اس کے بعد نواب سجیب آباد پہنچ گئے ان کے جانتے ہی مہاراڑا سے صلح کیم اور بادشاہ نے قلعہ کے دروازے کھول دے اور عازی الدین کو دزیر تسلیم کیا شہزادہ عالیہ ولی سے چلتا بنا کچ پورہ ہو کر سہارنپور سجیب الدولہ کے پاس پہنچ گیا کچھ و صدر کہ سخیر بیگال کے لئے مشرق کی طرف روانہ ہو گیا۔

راسٹہ میں سعاداللہ خاں - نواب حافظ رحمت خاں وغیرہ نے کمی حسب استطاعت شہزادہ کی امداد و نذر رانہ سے دریغہ نہ کی اس طرح عالی گھر اور دھر سرحد بیگال تک پہنچ گیا۔

قاضی الدین خاں نے ادھروں سے سجیب خاں کو فاریخ کر کر خود اپنا سلطنت بھایا۔ اور شاکر

پالیجی بادا کے بھائیوں رکنا نہ راد، شمشیر بیا در او رہکر کو پنجاب کی طرف متوجہ کیا۔ سب سے پہلے سید بادران پھر صدر جنگ اور نظام الملک نے مریٹوں کو شمالی ہند کی چات لگانی لئی اب فائزی الدین خاں دلی اور پنجاب پر بھی ان کو حکمران بننا کی وصولہ تحریر اسماخنا خانشہ اور بیان بیگ جو غازی الدین کا اگر کما اور تمپور شاہ کی طرف سے دو آئے سبست جاندھر وغیرہ کا عالم غافلیزی الدین کے اشارے سے مریٹوں کا ہامی بن کر اور سکھوں کے گروہوں کو آمادہ بغاوت بننا کر شہور شاہ اور جہیں خاں کو مبتلا نہیں مصیبت بنا دیا۔ مریٹوں کے سیلاپ نے پنجاب میں داخل ہو کر ایک آفت برپا کر دی اور نوبت پا یخار سید کو تمپور شاہ و جہیں خاں کو لاہور ہجوز کر کابل کی طرف جانڈیار گانہ نہدا اور پنجاب کا حصہ پھیلتا لکھ سالانہ نذر رانہ کے عرض اور بیان بیگ کے سپرد کر دیا اور دکن ٹلبی پر رکھا تھر روانہ ہو گیا۔ اور ادینہ بیگ اس جہیں خانی سے کوچ کر گیا۔ ادینہ بیگ زدینا بیگ ضلع گور واس پوران کا اباد کیا ہو ہے۔ نواب ادینہ بیگ نواب عبدالصمد خاں دلیر جنگ صورہ پنجاب کا نظر کر دہ نھما اس کی قبر

### گور اف الہ میں ہے (تاریخ پنجاب مصنف: جع عہد اللطیف)

امداد گلشن ادینہ بیگ الدولہ | غازی الدین نے احمد خاں بنگش کو سخیب الدولہ کا رقبہ بنا دیا تھا اور ادا  
ہمیشہ سخیب الدولہ کی تحریک کے در پیغام تھا اور شجاع الدولہ سے بھی اس کو دلی عناویں  
شجاع الدولہ علی محمد خاں کی اولاد اور سخیب الدولہ سے بوجہ ہمسایگی رفتہ رفتہ تھا۔

غازی الدین کا اعلوہ فاسد | غازی الدین ہی وہ شخص تھا جو صدر جنگ اور نظام الملک سے زیادہ مدد  
کو ترقی دیتا اور دوڑوں نے شمالی ہند کی چات لگانی اسی نے ولی اور پنجاب پر حکمران کیا ان واقعات  
سے مریٹوں کے منصب میں ہو چکے تھے۔ ادھر غازی الدین کو مناسب موقع ہاٹھ آیا کہ سخیب الدولہ کو احمد خاں  
بنگش اور مریٹوں کے ہاتھ سے بیا در کر ادیا جائے پھر شجاع الدولہ کی خبر لو آتے۔ گویا ہندوستان سے  
اسلامی سلطنت و حکومت کے خالکے کے تمام سالان انہوں کے ہاتھوں ہمبا ہو چکے تھے۔

سخیب الدولہ پر تھاںی اچانیجی قاتم رہیے نے اول ایک لاکھ فوج کے ساتھ سخیب الدولہ کے ملک پر  
تکڑ کر دیا سخیب الدولہ نے ذمکی خبر سننے کی بھی آیا دے روانہ ہو کر مظفر بیگ کے ضلع میں سکھل

کے مقام پر ہنپکڑا کا پرجوش خیر مقدم کیا **نجیب الدولہ** کے پاس فوج اس کے مقابلہ میں دنکی فوج سے دسراں حضرت دوسرے ہزار قبیلی، چانچپ سکھڑاں میں سنگر (دندھر) یعنی مٹی کا کچا قلعہ بنایا اور محصور ہو کر توب رہنکلہ بان۔ بندوق سے جی توڑ کے مقابلہ خشرونگ کیا۔ سانخڑی ایک بیچی شاہزادی کی خدمت میں رداہ کیا۔ یہاں کے والات مفصل لکھ کر بھیجے اور یہ لکھا کر ایک لاکھ روپیہ مقام اور جنریلو لاکھ روپیہ کوچ کے حساب سے تزداد پیش کیا جاتے گا۔

**نجیب الدولہ** کی یہ ذہانت ہلی وہ سو فوج کی نژادکت کا حاظہ کر گیا اور یہ اس موقع کیستے ذمہ بینی اس کے سانخڑی اولیٰ میں حضرت شاہ ولی اللہ اور قاضی مبارک گوپاموی شارح سلم اور مرازا مظہر جانشین غذاروں کی رشیہ دو ایک اور ان کے ہاتھوں مرہٹوں کا اقتدار اور ان کے فوج اسلامی حکومت کو پہنال کرانے کی تدبیریں و منصوبے بیکے بعد دیکھے آنکھوں کے سامنے ان کے گذرا رہے تھے تو اب دونوں طے خلاف جواہب **نجیب الدولہ** کے خسرتے وہ مرازا مظہر جانشین کے مرید تھے ان کو مرازا صاحب نے خفرہ سے آگاہ فرمایا تھا اور ان کو نسبت کی تھی کہ اس سیلاں کو دفع کرنے میں جان کی بازی لگائے کا دقت ہے۔

حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی قدس سرہ المزید کا معتقد **نجیب الدولہ** تھا اپ کے ہی ارشاد پر تسبیب الدولہ نے احمد شاہ کو دعوت دی تھی۔

قاضی مبارک نے اپنے خلنت و شدتاً قاضی مکم علی گوپاموی کو اپنے چار سو طالب علموں کے سامنے دہلی سے وکن تک بھیلا دیتا تھا جو وعظ و نذکر سے مسلمانوں میں جگنی اسپرٹ پیدا کرتے تھے اور جو قدر جو ق مسلمان اُک امراءٰ رہ سیکھنڈ کے ملازم ہو رہے تھے علماء نے روہیلوں کی پرتری کر لی تھی اور ان کی دشیگیری کے تئے کمرتہ نے مگر امراءٰ کے حکومت ملک اور قوم سے فدای کر رہے تھے۔

# ابو المعلم نواب سراج الدین احمد خاں سائل

(۶)

(از جناب مولوی حفظ الرحمن صاحب واصفت دہلي)

پرنسپ و اسٹاف کی آنکھوں تکے سامنے سے وہ منظر بھی گزرا ہے کہ ہی ہزاروں کے اجتماع میں بغیر لا اوقا سپیکر کے گر جنے والا شیر ۱۹۷۳ء میں کتب خانہ حمیدہ پر رونق افزود ہے صفت و نقاہت کی وجہ سے سر نگوں ہے اخلاقی قلب سے بھی کبھی بے قراری ہو جاتی ہے۔ اتنے میں حضرت مفتی صاحب نشریت لاتے میں فوراً مصافحے کے لئے ہاتھ بڑھتے ہیں فرماتے ہیں کہ حضرت مفتی صاحب! چند اشعار کہے ہیں اگر حکم ہو تو عرض کروں۔ مفتی صاحب فرماتے ہیں اشنا فرمائے بخوبی اور در دلگیر او ز میں چند اشعار سناتے ہیں:-

انھیں جان کر رنج و غم جانتا ہوں عنایت کو ان کی ستم جانتا ہوں  
 محن سے ہوں واقع اکم جانتا ہوں گران جان ہوں یہ کم سے کم جانتا ہوں  
 حقیقت جو عشق و محبت کی پوچھئے کم از کم یہ کہہ دینا لازم ہے اس سے  
 زیوں تر میں معنی و اوصاف اس کے اڑاں جلد اک پیشہم نم جانتا ہوں  
 رہ عشق و الافت میں جگا مزن ہے وہ ہمسد و ش آفات رنج و محن ہے  
 ہر اک منزل اس کی گئیں پر فتن ہے میں اس کی ہوا زہر و سم جانتا ہوں  
 ابھی بھر غم میں ہے دل کو ڈوبنا بھی اشک حسرت سے ہے من کو دھننا  
 ابھی لکھوگروں کا ہے اس رہ میں روزناک آنکھے کی منزل اہم جانتا ہوں  
 کرے گا نہ خطاطی زن تو جھکنے نہ دے دیدہ سمر نن تو

مژہ راست کر مان میرا سخن تو میں اس تیر میں تیرے خم جانتا ہوں  
 بدایت ہے بھولا ہوا ساف نہ ہوں قیدِ شیب و فراز زمانہ  
 رہا ہوں تو ہے اور آگے بھی جانا حقیقت ہنایت کی کم جانتا ہوں  
 نہ پوچھو کہ تدبیر چلنے کی کیا کی فقط در باری باقی ہے امرِ خدا کی  
 ضرورت نہیں رہبرو رہنا کی کہ میں راہِ ملک عدم جانتا ہوں  
 در باری مجاہد کا ہوں گدا میں وہیں کھاتا پتا ہوں اس کا دیا میں  
 وہیں دیتا رہتا ہوں سائل صدما میں اسے اہل بدل و کرم جانتا ہوں  
 ۱۹۷۶ء میں جبکہ لذاب صاحب محلہ فراش خاد میں حکیم عبدالرشید خاں کے مکان میں کرائے  
 پڑ رہتے تھے ایک روز بازار میں کسی عجبار فتح المحوف کو ویکھ کر پکارا۔ اور فرمایا حضرت آرزوں لکھنؤی  
 آئے ہوئے ہیں آج شام کو نئم کھانا میرے ساتھ کھالینا میں نے عرض کیا سب روحش اشام کو در  
 دولت پر حاضر ہوا۔ جانب آرزوں لکھنؤی سے نیاز حاصل ہوا۔ استاد مر جو مونے تعارف کر لایا فرمایا کہ  
 ہمیرا ہو ہمار شاگرد ہے اور مرشدزادہ ہے۔ کھانے سے قبل جانب آرزو ان کا لام سنا تے رہے  
 آپ نے اپنی اس خصوصیت کا انہمار فرمایا کہ میں فارسی عربی کے الفاظ سے بچ کر کھاتا ہوں۔ اس  
 مجلس میں انھوں نے اپنی پانچ چھ غزلیں سنائیں ان میں عربی فارسی کے الفاظ بالکل نہ کھجھا شا  
 سے نکلی ہوئی فالص اردو لکھتی۔ باوجود اس کے تحفیل کی بلندی، مصنایں کی خلائقی زبان کی خصائص  
 و دلفریضی بدرجہ اتم موجود تھی ۔

سائل صاحب کاذب اور میاسی مسلک سائل صاحب اہل سنت والجماعۃ اور فالص حنفی مسلمان  
 تھے حضرت شاہ ولدار علی مذاق شاگرد فوق مر جو میں سے آپ کو سعیت تھی۔ گرفتوں رکھتے تھے اور  
 اور منصور فاٹے تھے کیے ہاں تھے۔ ایک روز فرمایا کہ میں تقدیمی سنی ہوں۔ میں نے عرض کیا تھا  
 سئی سے کیا مزاد ہے تقدیم تو شیعیت کی ایک شاخ ہے۔ فرمایا کہ میں حضرت علیؑ کو اصحابِ خلیل  
 پر فضیلت دیتا ہوں میں نے عرض کیا حضرت علیؑ رضی اللہ عنہ کو اصحابِ خلیل شرمندان اللہ علیہم بہ

فضیلت دینے کا اختیار آپ کو کس نے دیا تھا تو کہ ستی ہو کر آپ تفصیل کیتے بن سکتے ہیں با تو کی تھی کہ میں تفصیلی شدید ہوں یا کہتے کہ میں پھاسنی ہوں یا درمختی ہاتھ لکھی؟ نہ سب اہل سنت میں تمام علاً کا اتفاق اس امر پر ہے کہ علفاء راشد بن کائف ان کی خلافت کی ترتیب کے لحاظ سے ہے فولنا کہ بھی میں اپنے آپ کو شدید کہتے کے لئے قوتیار نہیں ہوں میں نے عرض کیا کہ مخلوقوں کے زمانے میں ہندستان پر اپانوں کا اس قد علم برہا کہ امورِ سلطنت میں بھی خلیل رہے اور رشته داروں کی وجہ سے معاشرت پر بھی چھاتے ہوئے تھے۔ اس کا آخرِ مدتی رجحانات پر پڑنا لازمی تھا۔ پرانے پچھے سوئی بھی دیگر گھنے اور تبرائی شدید ہیں تو کم از کم تفصیلی بن گئے معلوم ہوتا ہے آپ کا قول بھی اسی تاثر کی وجہ سے ہے۔ پھر میں نے کچھ تفصیل سے بعض پہلو بدال طور پر گوش گزار کیتے۔ فرمایا کہ آپ میرا شہزادوں بھی گیا واقعی میں غلطی پر کھایا تھف ایک رسمی تحریر تھی در نظر حقیقت اسلام در حرم پکے سمنی نے اندھوں نے پارہا مجھ سے فرما لیا ہے کہ ”ہمارے اسلام نے زید پر لعنت بھیجنے سے منکرا ہے پھر ہمارے مسلک کے خلاف ہے؟“

بسی مسلمانوں کے متعلق یہی کہا جا سکتا ہے کہ وہ نظر جو بت پسند کرتے تھے انہیاں پسند ملکہ مسئلہ تھے ان کا خاندان نواب احمد بخش کے زمانے سے سرکار امگریزی کا دفادار رہا ہے۔ نواب احمد بخش خاں کا زمانہ وہ زمانہ تھا جبکہ تمام ہندستان پر امگریز مسلط ہو چکے تھے اور تمام ملک کا نظام و نظم امگریزوں کے پچھے استبداد میں آچکا تھا نواب احمد بخش خاں سے امگریزوں کے ذائقے ہرگز اور ووستانہ تعطیات بھی تھے۔ ان کی خدمات کے عرض ان کو فیر و فرادر اور لوہاری کی ٹھاکریں بھی طبقیں ان کے انتقال کے بعد ان کے بڑے سماجی اور سیاسی تھمس الدین احمد خاں ان کے جانشین ہوئے پوہہ زمانہ تھا کہ امگریزوں کے تسلط و اقتدار اور تشدد و مظالم سے رعایا میں نفرت کے چنیاٹ پیدا ہو رہے تھے اور اپنی جگہ پر شخص اس خلماذ نہذگی سے اذیت محسوس کر رہا تھا۔ نواب شمس الدین احمد خاں کے متعلق امگریزوں نے لکھا ہے کہ وہ ہبایت بدھیں اور فتنہ امگریز نواب تھا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ سندھ و کشمیر کی فرزید سے جو اس زمانے میں دہلی کے ایکیت سخنے نواب کی خلافت ہو گئی تھی اور کہا جاتا ہے

کر سرویم فتوڑ کے قتل میں نواب کی اشتعالک تھی یہ انگریز مورخوں کی فلسفی عادت ہے کہ وہ آزاد خیال اور محب وطن انسان کو بدھلن اور فتنہ انگریز کے لفظ سے ہی باد کرتے ہیں اور خداوند مدن کرنک ملن اخوش اطوار، فنا دار اور دنیا بکر کے مشفقات خطابات سے باد فرایا کرتے ہیں ۱۸۳۷ء میں کی خریک آزادی کو غدر کا القب دیا جاتا ہے چنانچہ نواب شمس الدین احمد خاں کو ۱۸۳۷ء میں زمینی خل سماں یہاں درشاہ غفر کی سخت نسبتی سے دوسال قبل، پہاڑی دیدی گئی۔ انگریزوں کا اقبال اس قدر عروج پر تھا کہ نواب کا نام یعنی بھی گناہ سمجھا جاتا تھا۔ نواب پیخار اکس شمار میں تھا مغلوں پر چیزوں نے صدیوں ہندوستان پر شہنشاہی کی اور دنیا پر اپنے جاد و جلال کا سکد سمجھا ایک زمانہ وہ آیا ہے آخری مغل بادشاہ پر بغاوت کا الزام لگا کر اسی کے وال قلعہ میں خدا اسی پر مقدمہ چلا دیا جاتا ہے رکس پر بادشاہ پر؟ بغاوت کا الزام! یا للعجب! اور کون مقدمہ چلا تھا؟ سات سمندر پار کی ایک سو داگر قوم! اور گوئی شخص کہیں شارع عام پر بادشاہ کا نام تک لینے کی جڑات نہیں رکھتا تھا۔ تمام ملک اور باغصوں مسلمان بالکل مغلوب ہو چکے تھے۔ اس وقت کے بعد روں اور زمانے کے قوم نے مجرماً پاتو گو شہنشہبی کی پالیسی انتیار کی یا تعاون کا سلک پسند کیا کیونکہ اس کے سوا کوئی چارہ کار نہ تھا رباست نواب امین الدین احمد خاں کے خاندان میں منتقل ہو گئی تھی سائل صاحب کا خاندان بیاست سے منصب کا تعلق رکھتا تھا۔ اس وجہ سے بھی اور عاصم پالیسی کے سخت نواب صنیاع الدین احمد خاں کی بھی تعاون کی پالیسی رہی۔ سائل صاحب بھی چون کہ اسی زمانے کے پرانے بزرگوں میں سے تھے ان کے رجحانات بھی وہی تھے۔ اگرچہ انہوں نے علائیہ تعاون کی پالیسی انتیار نہیں کی۔

غرضکے سائل صاحب علی طور پر بیاست میں کوئی حفظہ نہ لیتے تھے۔ بلکہ صاف بات تو ہے کہ ان کو سیاست سے قطعاً کوئی دلچسپی ہی نہ تھی ۱۹۱۶ء کی خریک کے زمانے میں انہوں نے ایک طویل زیج بند میں اپنے خجالات کا اظہار کیا تھا۔ جس میں سے کچھ اشعار درج ذیل کرتا ہوں۔

دعوےٰ دفا کا جن کو ہے ہم سے سو افلاط سمجھے ہیں لوگہ معنی حرف و فاءِ ملطف  
بیڑا مید خلق کا کیوں کرنے ہوتا ہے جس کے سرے سے ہو گئے ہوں نا خلف

جب اس کے چارہ گرتے دنگی دو اغلفت  
مطلوب یہ لینڈری کا ہے بلائٹ اغلفت  
پا داش جرم جو بورڈ کب سے نہ اغلفت  
اسلوب و طرز غیر ہے متوسط اغلفت  
ہم سے عمل کرنی نہیں سرزد ہوا اغلفت  
ہاتھی پر چڑھ کے ہاتھنا ہے نار اغلفت

جان بر ملین ہو نہیں سکتا کسی طرح  
لینڈرہ قوم کے ہیں جو ہیں تاج کی خلاف  
عالیٰ تاج کیا کریں جزو نظم حادثات  
جو ہاگنابے مانگو جو کہنا ہے وہ کہو  
خواہش جو ہے تہاری ہماری بھی ہوئی  
منہ۔ سے مدعا کی کرو خواستگاریں

مقصود ہے فلاج اگر قوم کی نہیں  
لازم ہے رکنی شیک خبر قوم کی نہیں

نم سے چھپی نہیں جو مصیبہ تھا قوم پر  
قطلوں میں ہے گھری ہونی حسرت ہو فرمہ  
ٹوٹی حیات میں یہ قیامت ہے قوم پر  
یہ سخت ہے فرض ہے سنت ہو فرمہ  
رکھنا دیباز جس سے فناوت ہے قوم پر  
چنسے کے واسطے یہ ہدایت ہے قوم پر  
ان لینڈریوں کے واسطے منہ ہے قوم پر

انداس کی نگاہِ عنایت ہے قوم پر  
قططِ معاش و تحفظِ بخوبی و قحطِ رذق  
بے دولتی نے دیکھ دیا ہے غریب کو  
حال انکے قحطِ رذق ہے ہوتی ہیں دعوییں  
ہوتے ہیں الصرام جلوسِ فضول کے  
دس لاکھ کی طلب ہے پر صرف فذر نہ  
سرگرمیاں ہوں متنبی مدارات کیلئے

سیکھو سین خلوص کے حربت کی ذائقہ  
پرہیز کرنا چاہئے اس وابستات سے

یا نہم شب کو دیجے و ما قوم کے لئے  
چوری سے چور کی جو ہی قوم کے لئے  
ان کی بنیا پ کیا نہ ہوا قوم کے لئے  
نشا تہارا اور ہے کیا قوم کے لئے

یاسادگی سے کیجے وفا قوم کے لئے  
لازم نہیں کہ نزد وہ رمال کی کریں  
فرمان ہاتے سابق شاہی پڑھو فدا  
اعلان تاج حال پر بھی چاہئے نظر

مقصد سے متفق ہیں مل کے ہیں ہم خلاف  
تدبیر پاہیں ہے بجا قوم کے لئے  
حناذی کا قول یہ کرد ملکی رہیں خلاف  
خاہی میں گومندیہ بوا قوم کے لئے  
پر دیکھنا چاہے رہتا چاہے کب نک قرار سے  
سہوا آگے ہندو کرتے ہیں یاد پنڈار اسے

دینی ہے اب تو دعوت امن و امال ہیں  
کچھ عرض حال کرنا ہے تکمیل خلق کا  
منکور جن کے ہوتے ہیں اور اس گزارا ہیں  
یہ تو ہماری ذات پر گذری ہے وار وات  
ہتران کے عدج کا فصہ سیاں ہو کیا  
جن نے عطا کیا ہے غم خارداں ہیں  
وزر ملکاہ لخت جگر شیر خوار پور  
اک بوندی بی دو اکی نہ جس کو ہوتی ہفیب  
ملحق کی صوبتیں جو گوش روپیں

بے حد بے شمار ہوئیں لا تند ہوئیں

نا اینک نوبت آج کی قتل و قتال کی  
جانی بہت سی نذر ہوئیں اس خیال کی  
با غی خطاب پا کچکے بے دست دپلے ہند  
لندن میں ہے خلافت دینی کا وند بی  
ما منی پر خاک ڈال کے ایسی ڈگر ہلیں  
مشکل ہیں ہے تاج سے کچھ رفع سلطان  
ہو جائے گا سلوک رعایا و شاہ میں  
ستقین و فریب نہ کی آئے جاہ میں

خلیلہ مصالحت کا کوئی تم فرار دو  
آزادتے عام لے کے شہنشہ کوتار دو  
سلطنت کو تاج کی رکھو محوظ و قوت عرض  
دنیا ہو جو پایام نہ دہ تاگوار دو

اپنے حقوق میں رعایا طلب کرد  
با شوق یہ کہو کہ ہم اختیار دو  
معذوب ہیں جو تاج کے ان کے بخشنی  
ان کی رہائی کے لئے دامن پسار دو  
اس کی جزا نہ پادتو پھر تم مجاز پھو  
اب تو خدا کے داسطے عرض نیاز پھو

ایک روز محمد سے فرمایا کہ ”بیٹا! ادر دمیرے دل میں بھی اٹھتا ہے مگر میں آہ بھی نہیں کر سکتا  
ایک دفعہ ایک نظم جامع مسجد میں پڑھ دی تھی اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اورپر سے بڑی تواریخی اور سینے  
کے دبنے پڑنے کے اس وقت سے کان پکڑا کہ اب کوئی سیاسی نظم نہ کہوں گا“  
استنادِ حوم نے جس نظم کی طرف اشارہ کیا ہے وہ ذہ مرکز الاراضیں ہے جو انہوں نے  
مولانا غلبی مغلانی کی نظم پر جنگ بلقان کے زمانے میں کہی تھی۔ تضمین سائل صاحبِ لجامع مسجد  
وہی کے ایک عظیم اشان طبے میں سناتی تھی۔ لوگ دہڑیں مار کر در بے تھے۔

دعاۓ عافیت ملکے گا دین خست جاں کبتک  
منافع گردشی کرتا رہے گا آسمان کبتک  
ستائے گا بنا اے کوکب ناہر یاں کبتک  
مکومت پر زوال آپا تو پھر نام انشاں کبتک  
پڑائے کوشہ محفل سے اٹھا گا دھواں کبتک  
بڑھے گر جاں سوئے دامن کرنی پچے۔ پکڑ کر گوشنہ دامن ستگاروں نے کر کھینچے  
رہے گی تاج و تخت روم کی پھر اڑو کیسے۔ نبائے سلطنت کے گر نلک نے کر دئے پڑتے  
فھاتے آسمانی میں اُزیں گی دھیماں کبتک

مشنے کوئی تو سم اس سے کہیں بھی معاایہ ہے۔ مصیبت اپنے اور یہ بڑی ہے ماجرا ہے  
پر دل میں در دپیدا ہو گیا ہے عارضہ یہ ہے۔ مرکش جا چکا فارس گیا اب دیکھنا یہ ہے  
کہ جیتا ہے پر کی کام رعنی نہیں جاں کبتک

پھیل مانٹی میدان سے بوڑھتا آتا ہے قشور نمرود یہ اس س شان سے بوڑھتا آتا ہے

لہ واخات دار اکھومت وہی جلد اول منتلا

سماں بیش اب یونان سے جوڑ رہا تھا آتا ہے یہ سلاب بولا میقان سے جوڑ رہا تھا آتا ہے  
اسے روکے گا مظاہروں کی آہوں کا دھرنا لکھ

نہ رہے اپنے بیگانے ہیں کیا کیا دیکھنے والے مرد غیرہ براپی تھا دیکھنے والے  
کے بیٹھے ہیں بند آنکھوں کو ملاؤ دیکھنے والے یہ سب ہیں رقص سبل کا تماشا دیکھنے والے  
یہ سیران کو دکھا بیگنا شہید خستہ جان لکھ

یہ صوت درد ہے مرغوب کن کو کن کو بھائی کو صدماں تک دل خوش کن ہے اسکے ان کو بھائی ہے  
بھی پر رات کو سنتے ہیں یہی دن کو بھائی ہے یہ وہ ہیں نالہ مظلوم کی رے جن کو بھائی ہے  
یہ راگ ان کو ستایگا میتم ناوار کب تک

کئی تکیب سے آخر ہیں معلوم کچھ ہو تو کوئی ہمدرد و اپنا ہر کوئی دلسوں اپنا ہر  
تو اک پیغام پہنچانے کی سہ تکلیف دل سکو کوئی پچھے کاے نہذب انسانی کے استاد  
یہ ظلم آرایاں تاکے یہ خشن انگریز یاں لکھ

سنانی کے زہونے کی کھوڑت انتہا تاکے کیسے جاتے گا اک رنجور فریاد دکھانکے  
ہوئے جاتے گی اک مظلوم پر جو رجنا تاکے یہ جوش انگریزی طوفان بیدار دو بلہ تاکے  
یہ لطف انزوڑی بہنگا مدد آہ و غافل لکھ

ہماری بھی بھاری بھی تھنا اک روز آنی ہے نہیں رہنے کی شے یہ جان تو اک وقت جانی ہو  
سنابی تم نے یہ انعام حجت کی کیا نی ہے یہ مانا تم کو تلواروں کی نیزی آزمائی ہے  
ہماری گرد فوں پر ہو گا اس کا امتحان لکھ

کبھی حالات کسی کی غیر گر تم نے نہیں دیکھی مسلمان لاش بے سر پیر گر تم نے نہیں دیکھی  
وکھا فودی بھئیں اب خیر گر تم نے نہیں دیکھی تکارستان خون کی سر گر تم نے نہیں دیکھی  
تو سرم و کھلائیں تم کو زخم ہائے خون فشاں لکھ

بلا دو مصیر کے فرماؤ دیراں پاہنیں نتم کو پٹے لاشوں سے کے کے میں میداں جاہنیں گا

کہو تو کتنے پر گنتی میں زندگی چاہتے ہیں تم کو یہ ماگر منی مصلح کے سامان چاہتے ہیں تم کو  
دکھائیں ہم تھیں ہنگامہ آہ و فخاں کتبک

زبان سے حرف بھی گرفتہ غم کا لکھتا ہے کچھ یہیں میں کوئی بچکی سی لیتا ہے مسلمان ہے  
ہمارے حال پر عالم کف افسوس ملتا ہے پرانا قصہ غم سے تمہارا جی بہلتا ہے  
تم کو نہ کہو تو نہیں در دول کی داستان کتبک

ہوا جانا ہے قامت خم ہری سرستہ ڈالی کا غم جانکا ہے ہم کو ہماری لونہبالی کا  
ٹھکانہ کیا لہنہارے جور د بیداد خیالی کا یہ مانا تم کو شکوہ ہے فلک سے خنکتی سالی کا  
ہم اپنے خون سے سینپیں تمہاری کھیتیاں کتبک

جو دشواری ہماری ہے اسے سمجھے ہو تو تم آسی کرو انسانیت کی بات بھی تم ہو اگر انسان  
تم اپنی زیب و زینت کے لکالو اور کچھ سالا عدوں بخت کی خاطر تھیں در کارہے انسان  
ہمارے ذرہ ہاتے خاک ہونے بچے زرشک اکتبک

تففاکے باہم میں سما انتظام فتح الیوبی دگر یہ تم کہاں اور انصر امام فتح الیوبی  
نہ لو تیرہ صدی کے بعد نام فتح الیوبی کہاں تک لو گے ہم سے انتقام فتح الیوبی  
وکھاؤ گے ہیں جیگھ سلیمانی کا سامان کتبک

سمیکر یہ کہ پورب بھر کے اندر ناقول ہیں ہم سمجھ کر یہ کہ بیمار و نزار و نیم جاں ہیں مسم  
سمیکر یہ گھڑی ساعت کے گوایا ہیں ہم سمجھ کر یہ کہ دھنے سے نشانِ فشکل ہیں ہم  
مائاد گئے ہمارا اس طرح نام و نشان کتبک

ہ بازوں میں تو نامی نہ قن میں ناب و طاقت ہے بزرگوں کی نشانی تم میں باقی اک شجاعت ہے  
اسی سے کام لینا چاہتے یہ وقت ہمہت ہے زوالِ دولت غماں زوالِ شرع و قلت ہے  
غیر تو و انکل فریزند و عیال و فنا ناں کتبک

بزرگوں کی نشانی تم میں باقی اک شجاعت ہے شجاعت دولتے مفہوم میں ہی ہے وہ مسحی

یہاں موقع اسی کا ہے کہ دولت کی صورت میں زوالِ دولت عثمان زوالِ شرع و ملت ہے  
عزیز و افکر فرزندِ عصیاں و خاندان لکھک

سمجھ سے کام گر تھم لو تو پھر شواریاں کیا ہیں      نہ سمجھو جان کو جب جان پھرنا جا باریلی کیا ہیں  
بچالیں کون سی چالیں ہیں یہ مکاریاں کیا ہیں      فدرا نام ہے سمجھے ہمی کہ یہ تباریاں کیا ہیں  
نہ سمجھے اب تو پھر سمجھو گئے تم پی چیشان لکھک  
اگر شمشیرِ غازی کا دلِ مشرق سے ڈ آئے تو سر کوپی کو اس کی گوشہ مالم سے مر آئے  
ذہنے وقت دہ بارب کہ میئے خیر شر آئے پرستاراں خاک ک کعبہ دنیا سے اگر آئے  
تو پھر یہ احترامِ سجدہ گاؤ قدم سیاں لکھک

کرو جو ہوتا آیا ہے تمہارے جد و آباد سے      ہوان کا پھر جو ہیں تمہارے خون کے پیاسے  
خدا را دولت عثمان کو منٹنے دو زدنیا سے      جگو رخ آشے گا عالم شور ناقوسِ لکیسا سے  
تو پھر یہ نئمہ تو حید و گلبائگ اذان کتبک

تبادلہ اسلام کی دو دولتیں کسی ہوتیں نامی      سبب کیا تھا بھی نقصان ہمتِ حق کی نامی  
الدعا میں اس مرکے میں ہو نہ ناکامی      بھرتے جاتے ہیں شیرزادہ اور ایق اسلامی  
چلپیں گی تند باد کفر کی یہ آندھیاں لکھک

سوئے بیت المقدس رہنہ نوں کی ہماریاں ہیں      کلساں ہیں نیادہ، کم مقدس خانقاہیں ہیں  
مسلمانوں کی تاصر ہیں تو خلق کی پناہیں ہیں      حرم کی سمت بھی صید افغانوں کی جنگیں ہیں  
تو پھر سمجھو کو مرعن ان حرم کا آشیان لکھک

کدمِ نم دل کے بہلانے کو زیر اسلام جائیں      ملے آرام دراحت کی جگہ تو ہم ہاں جائیں  
کہاں سائل تباو چوڑ کر مین و ستار جائیں      جو بھرت کر کے بھی جائیں فرشتی ہمکہاں جائیں  
کہ اب امن و امان شام و تحدیقیر و ان لکھک

(باتی آئندہ)

## طَاهِرَہ بَانو

(جناب مذکور خواجہ عبد الرشید صاحب ایم نبیلی۔ اس کا ایک خط، رات گزار صاحب تشریعت لاتے تھے تو پھر آپ کا ذکر خیر بہا اور برہان کے نئے پڑھنے لگیں دکھاتے۔ تعمیر کے پڑھے میں الامعنظم نواب سراج الدین الحمد فارس سائل پر عوامی قسط نقی جوں نے اسے اکٹھے دیکھا، برہان کے نئے کچھ مواد پیدا ہو گیا جو اسال خدمت ہے۔ دیکھنے والوں پر آپ نے ہی کچھ لکھنے میں دیہنیں لگی؛ ہم دوسرے کے ساتھ ایک اور صاحب بھی تھے جن سے آپ آشنا ہیں یہاں کرم فراستینہ طیب عبد الرحمن سہزاد پشاوری میں جو عالی میں بریا سے تشریعت لائے ہیں اور سائل کے شاگردوں میں سے ہیں۔ چنانچہ ان کی دلچسپی بھی قسطی تھی۔

اس خط سے مقصد اول تو ایک ایسی ادبی شخصیت سے تعارف کرنا ہے جس کا ذکر خیر ہے۔ ہی سرسری طور پر مندرجہ بالا مصنفوں میں کیا گیا ہے، اور دوسرا سے چند ایک غلط فہمیوں کا استدراک؛ یہ ہشتی طاہرہ بازوں میں ذاتی طور پر ان سے آشنا ہیں ہوں البتہ تعارف غالبہ مزروع ہے۔ افغان کی بات ہے کہ جب نظام میان ایران میں تھے تو میں کبھی اُدھر سی کہیں صحراء نور وی کر رہا تھا گلزار حکما سے تو آپ نیرے تعلقات کو جانتے ہی ہیں۔ نظام میان مرحوم اور طاہرہ بازو سے انھیں بہت اُنہیں تھا چنانچہ خطوں میں قصے ہوا کرتے تھے۔ تگر میں طاہرہ بازو کی شخصیت سے بہت متاثر تھا جنہیں ایک مرتبہ انھیں ارشید یو ٹھہران پر تقریر پیش کرنے سننا در حقیق سے کہہ سکتا ہوں کہ ہندوستان بھر میں عورت کی زبانی ایسی تقریر اُردو زبان میں سننے کا انعام نہیں ہوا تھا۔ حیرت ہوئی کہ ٹھہران سے یہ آواز کسی! چنانچہ گلزار صاحب کے توسط سے مکمل تعارف ہوا۔ کچھ تو اتنی عاقظی میں لکھیں اور کچھ رات اُن سے تصدیق کیں، جو ذیل میں درج ہیں اور بڑائے اشاعت رو ان کر رہا ہوں۔

طاهرہ بانو، ملک الشعرا بہار کی بیٹی نہیں بلکہ آپ کے والد بزرگوار کا اسم گرامی امیر علی مصوصی ہے آپ لکھنؤ یونیورسٹی میں پروفیسر تھے، نہ ملک الشعرا بہار، جیسا کہ مقامہ نویس نے لکھ دیا ہے معموصی صاحب آرچ کل جیدہ باد دکن میں تشریف فراہی اور طاہرہ بانو بھی وہیں ہیں طاہرہ والد ملک الشعرا بہار کی شاگرد شید میں اور خود ہبہ اپنی شاعرہ ہیں کلام اردو اور فارسی دلوں زبان میں موجود ہے، گرائفر قلم طبوعہ۔ چند اشعار جو یاد رہ گئے ہیں وہ ذیل میں درج کر دیں گے۔ ملک الشعرا بہار نے غالباً کوئی نقطہ لکھا تھا جب ان کی نسبت پہلی بار نظام سیاں سے شہری گزار صاحب کا کہنا ہے کہ طاہرہ بانو اور ان کے تعلقات ملک الشعرا بہار سے نہیں۔ خوشگوار تھے، اور غالباً خود گزار صاحب کا تعارف ان سے ملک الشعرا بہاری کے مکان پر ہوا تھا۔ آپ جانتے ہیں مجھے اردو ادب سے چند لمحاؤں ہے نہیں جو میں طاہرہ بانو کی شاعری پر پورے طور سے تقدیر کر سکوں۔ ہاں اتنا ہزور دکھ سکتا ہوں کہ شاعری کے بلند معیار کا غلبہ جو میرے ذہن میں موجود ہے اس پر ان کے اشعار ضرور پورے اُترتے ہیں اگر میں استاذ تشفیع الفاظ، سادگی، بیساختمان اور اشمار کے دیگر لوازمات پر بحث شروع کر دوں تو یہ جانشیوں یہ محض تصنیع ہو گا۔ مجھے یہی معلوم ہیں کہ آپ کی شاعری کے کتنے دور ہیں۔ البته جو کچھ منادہ پڑیں کئے دیتا ہوں آپ خود بلندی اشعار کا اندازہ کریں۔ دھوہ دنا ایک فرزل کے کچھ اشعار ہیں:-

پوراں کے دریے جانے کا سام ہے سمجھل  
پر عقل و عشق دست گریساں ہے آجل  
پھر اچھیں بڑی ہیں سکونِ خیال میں  
کیا زلف پار رخ پر پریشان ہے آجل  
کیا پوچھنے ہو کیسے گذرنی ہے زندگی  
وحشت ہے اور ہم ہیں بیباں ہے آجل  
اب طاہرہ خیال میں رنگیں اس کہساں  
محبت امدادِ حین دل دیراں ہے آجل  
میں نہیں کہہ سکتا کہ کن نثارات کے مانحت یہ غول کبھی گرپڑھنے والا کہہ سکتا ہے کہ کوئی  
جادوگر اس ہو گا! جس نے ایسے پاکیزو جذبات کو اُبھار دیا۔

مندرجہ ذیل چند اشعار آپ کی ایک فارسی غزل سے ہیں ملاحظہ فرمائیے۔ اشعار خود بولی ہے  
ہیں کہنے والا اس میدان کا شام سوار ہے۔ آپ کے مقابلہ نہیں نئے تو یوں ہی ظاہرہ باز کا صفتی طور  
پر ذکر کر کے چھوڑ دیا۔ ورثع

تو چ دالی ک درب گرد سوارے باشد

کہنی ہیں۔

اے درست اسوسے لکبہ دیراں خوش آمدید  
در قلب پاک در دیدہ گریاں خوش آمدید  
اے گل شنگفتہ خاطر دخنداں خوش آمدید  
در آشیان بلبلِ مغزون ددل نگار  
اے چارہ ساز قلب پر نیاں خوش آمدید  
از در و عشق و در ری تو خون گریتم  
ایک اور اُرد و غزل کے چند ایک اشعار یاد رہ گئے ہیں وہ کہی سن یجھے۔ اس غزل کی قربی  
بھی یاد چینی گردیکہ لمحے انہار کس قدر بسیا خختہ اور بخیل ہے۔ کسی نوجوان سے خطاب ہے... جسے  
شاید فضناً اٹھا کر لے گئی۔

اے جوان، اے نوجوان، ہاں سورچے پر سچے  
نندگی بازی نہیں، خوشی نہیں، زنجیر ہے  
تیری ہنکی سکر اہست اور میری بے سبی  
مشترقی عورت ہوں لب میری بھی تقدیر ہے  
اے ہمبا، کیا ایک دن قمر سفر موجا یگا؟  
ہم ملن ہو شکی کیاں اک بھی تدبیر ہے  
خط کشیدہ الفاظ آخری مصروع کے تینی نہیں غالباً ان کی جگہ پر کچھ اور ہو گا۔ گلزار صاحب سے  
تصدیق کی مگر ان کے حافظ سے بھی اصل غزل اور حمل مہر چکی لئی  
نظام میاں کی وفات کے بعد ظاہرہ ان کی شادی بھر سعید صاحب سے ہوئی جو آج کل  
جید آباد وکن میں یقینت کرنل ہیں۔

یعنی تعارف تو میں نے کر دا بیا ب آپ کا یہ فرض ہے کہ ظاہرہ بافو سے کچھ لکھوا کر بہلان  
میں شائع کر دیجئے۔ وہ صرف شاعر ہی نہیں بلکہ بہت سے موصنوع افسوس از بر ہیں۔ ان کی نظر کی  
ایک آدھا بار نظر سے گذری ہے، دوقت سے کہہ سکتا ہوں کہ وہ بھی غرش لفظی و درستی ہے

# ادبیات

## مسارِ انسانیت

(از بحث بسم شاہ جہاں پوری)

وہ انسان ہے جو آسانی میں مشکل یاد رکھتا ہے  
 مگر وہ شاہزادگی مشکل یاد رکھتا ہے  
 مری تکشی کو خصوصی منزل یاد رکھتا ہے  
 کہیں دُوبی ہوتی کشنا کو ساحل یاد رکھتا ہے  
 مہ کامل تھیں منزل منزل یاد رکھتا ہے  
 مراغن آشنا دل حق باطل یاد رکھتا ہے  
 کہیں کم گشۂ الغت بھی منزل یاد رکھتا ہے  
 یہ منزل ہے کہ خود پخت کر چلی آئی ہیں درد  
 یہ وجہ سی میری ہے کہ شان سکیں لستیں  
 مجھے برسوں مرادِ مقابل یاد رکھتا ہے

---

قصص القرآن جلد چارم حضرت علیہ السلام  
الشیعی ائمہ علیہ السلام کے حالت اور تخلقہ و اخوات  
کا بیان — نیر طبع

الفطابی روسی، الفطابی روسی پر جلد پانچ ماہی کی  
کتاب قیمت سے،

مسکن: تو جائیں شنبہ در شامات نبھی کا جا میں  
اور سفر ذیرو صفات...، تقطیع ہر یعنی جلد اول  
جیت شد جلد دوسرے

شخھ الرضا تاریخ فارس فرماد بن بطوطہ مقتضی تجزی  
از تحریک و تفسیر اس سفر قیمت سے،

جمجوں بیوی گو سلطان یا اور ارشل میٹھی رو سکون  
کی آنکھ، دو انداز، پنجه نیز و پیپ کا نکتہ بھاڑ  
مشتملہ مسلمانوں کا خشم ملکت، صور کے مشتملہ  
مکمل حسن برایم من ایک ڈی کی تھا کہ کہ

امثلہ مسلمان کا رببر قیمت الحجہ محمد صدر  
مسلمانوں کا عزیج و زوال ہے، دم قیمت تحریک  
مکمل اثافت القرآن، احمد فراست افاظاً طلاقہ جنم  
قیمت سحر، مجدد شر

حضرت شاہ ڈیم ائمہ دہلوی، قیمت ۶  
فصل نہرست دفتر سے طلب فرمائے جس سے  
اپ کو ادارے کے طفون کی تفصیل بھی معلوم ہوگی۔

سیہ، مکمل نعمات القرآن مع فرست افاظاً طلاقہ جنم  
لفتہ قرآن پر بیشتر کتاب طبع دم قیمت الحجہ محمد صدر  
سترا یا یہ کارل اکس کی کتاب میکپشن، مخفی شستہ  
وزیر ویرجینیا بلیشن، قیمت ۱۰  
اسلام کاظام حکومت۔ اسلام کے منانہ  
حکومت کے نام معبود پر دنیا و ایک جو ہر شریعت  
خلافت بنی امیہ تاریخ دت کا تیر احتضان قیمت ۲۵

بندہ پیغمبرو اور عالمہ جلد نیر  
سیہ، بندہ سان میں مسلمانوں کا نظام قیمیم  
و ترسیتہ۔ جلد اول اپنے در موضع میں بالکل جدید

کتاب قیمت الحجہ محمد صدر

نظام شکام و ترسیتہ جلد اول جسہ جیخین تفصیل  
کے ساتھی چاہیا ہے کا تطلب امین ایک کو کہت  
ہے اب تک بندہ سان میں مسلمانوں کا نظام قیمیم و

ترسیتہ کیا، بندہ قیمت الحجہ محمد صدر  
قصص القرآن جلد سوم، بندہ علمیم اسلام کے کافی  
کے علاوہ ایک تفصیل فرانی کا بیان قیمت الحجہ محمد صدر

مکمل نعمات القرآن مع فرست افاظاً طلاقہ جنم  
قیمت الحجہ محمد صدر  
شکلہ، قرآن اور تعلوف، حقیقت اسلامی تصور  
اور مباحث تصور پر جدید اور متفاہ کتاب قیمت  
۱۰، جلد سے،

لیجند و مصنفین اردو بازار جامع مسجد دہلی

## مختصر قواعد ندوہ علماء مصنفین فہلی

۱۔ حسن خاص جو خصوصی حضرات کم سے کم پانچ سو روپے کی کم محدث فرمائیں وہ مددۃ المصنفین کے والری گھسین عاشر کو پانچ ٹلویں میں سے تھے اسے ایسے علم لواز صحاب کی خدمت ادارے اور رکنیت برلن کی تمام مطبوعات نذر کی جاتی تھیں اور کارکنان ادارہ مان کے قیمتی ملحوظوں سے مستفید ہوتے رہتے ہیں۔

۲۔ گھسین: جو حضرات گھسین روپے سال محدث فرمائیں کے ندوہ علماء مصنفین کے والری گھسین ہیں شاہزادے ہوں گے، ان کی جانب سے یہ خدمت عماوضہ کے نفع کا نظر سے نہیں ہوگی بلکہ عطیہ خاص ہوگا۔ ادارے کی خدمت۔ سہ ان حضرات کی خدمت میں سال کی تمام مطبوعات جن کی تقدیمیں سے چار ڈک ہوتی ہے نیز لکبیہ برلن کی بیش مطبوعات اور ادارہ کا رسالہ برلن کسی معاونہ کے بغیر بیش کیا جائے گا۔

۳۔ معاونین: جو حضرات اٹھاڑہ روپے سالی ٹھیک محدث فرمائیں گان کا شمار ندوہ علماء مصنفین کے والری معاونین میں ہو گا ان کی خدمت میں سال کی تمام مطبوعات ادارہ اور رسالہ برلن رہنم کا سالانہ جنہدہ پچھے روپے ہی بلا قیست بیٹھیں گیا جو ۴۰۰ روپے ہے۔

۴۔ اجتہاد: فروپتہ ادا کرنے والے اصحاب کا شمار ندوہ علماء مصنفین کے اجڑیں ہو گا ان کو رسالہ برلن کا چار ڈک مادر طلب کرنے پر سال کی تمام مطبوعات ادارہ نصفتہ فیصلہ ہو جائیں گی۔ جو سلسلہ خاص ہو پر علاوہ اندھلائے کیلئے ہے۔

۵۔ برلن برگزاری گھسین کی ۵۰ تاریخی کوشائی ہوتی ہے  
**قواعد**  
 (۱) برلن برگزاری گھسین کی ۵۰ تاریخی کوشائی ہوتی ہے اس کے متعلق ہے جو اسی طبقے میں  
 (۲) نمہیں علیٰ تحقیقی، اخلاقی مضمین بشرطیکردہ بنیان داد گئے سیارہ ہو پرستے اُتریں  
 بنیان میں مشتمل ہیے جاتے ہیں۔

(۳) ارجمند اہتمام کے بہت سے رسائلے ذمہ داروں میں مشارع ہو جائیں ہیں۔ جن صاحب کے پاس اُڑار  
 شپنچے مہ میلہ سے زیادہ ۵۰ تاریخی کام دُنگ کو اٹھانے دیں اُن کی خدمت میں پرچہ وہ یادہ بلا قیست  
 بیکھدی یا جائیگا، اس کے بعد شکایت قابل اعتنی نہیں سمجھی جائیگی۔

(۴) جواب طلب اس کے پلے، پلٹس یا جوابی کارڈ جھپٹا ضروری ہے۔

(۵) قیمت ساتھ چھوڑ پریے سمشناہی میں روپے ہوائیے رسم مفصل (اک، الی پری، ۱۰۰،

۲۰۰، سی اُرلو، ۴۰۰، ۵۰۰) کی وجہ پر اپنے اکمل پتہ مفرود کیجئے۔

والری محمد ادیس پرستو پیش کر۔ جو برلن پریس میں بیج کر دفتر برلن اردو بازار جامع سجدہ ہی سے شمار نہیں







